

موسوعة  
فلسفية

# ابو العلاء المعري



تأليف  
الزناتي خليل سرف الرين

منشورات  
مكتبة الهدى  
بيروت



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
شِيَعَةٌ  
فُلَسْتَنْتَشَةٌ

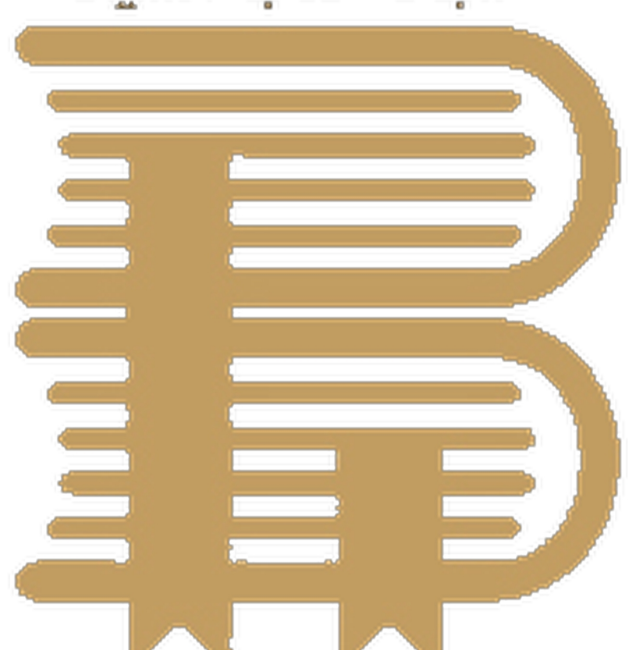
أَبُو الْعَصَمَاءُ الْمَعْرِي  
عَلَى

”مِصْرُ بَيْنَ عَمَيَانٍ“

تأليف

الإمام خليل سرفوش

شبكة كتب الشيعة



مَنشَوَات

دَلْوَ حَكَمَةُ الْهَالَكَ

shiabooks.net  
mktba.net ◀ رابط بديل

جميع حقوق النقل والاقتباس  
وأعادة الطبع محفوظة  
لِمِكْتَبَةِ الْهِلَالِ

١٩٧٩

١

---

بيروت - العازارية - شارع الأمير بشير - تلفون: ٩٤٦ ٩٣٣  
بيروت - شارع عمر بن الخطاب - تلفون: ٦٧٩ ٤٩٩  
صرب: ٣٠٥١

« كان أبو الطاء برجاً يرتفع وحيداً  
عليها ، في مفازة البشر . وفي  
الجهات كلها يرى ويتألاً .. »  
ادونيس

طرفاً حياته : وجودان .. وجود مفروض  
ووجود مرفوض ..  
وفوقهما عقل يحتضن كبرياته .. وفكرة ..  
ليتأبى على ليلين :  
ليل العمى .. في دنيا العمادية ..  
وليل الجسد في مستنقع الدنس ..  
وحق لفيلسوف المرة أن يتتجاوز عصره ..  
وناس عصره ..  
فليس مثله .. مثل عصره .. ولا لعقله ..  
مثل عقول الموتى ..  
منبني جنسه ..

عزاوه الوحيد : انه لم يجعن على أحد ..  
و كذب الكثيرون .. على الواحد الأحد ..  
و هو لم يكذب ..  
وقلد الكثيرون .. وهو لم يقلد ..  
فكان نبيا .. رحمنيا .. في عصر من الظلام  
و قوم .. من المجروس ...  
وعزاء قرنه .. انه ضم بين المطلع .. والختام :  
ثائرين أكبرين .. بل راضيين أو حدين :  
أبا الطيب .. وأبا العلاء ...

## مقدمة

### ظاهرة العصر :

كان طبيعياً أن ينهاي كل شيء في العصر العباسي الثالث (القرن الهجري الرابع) كدولة ومؤسسات ومجتمع وأن يزدهر - في الوقت نفسه - كل شيء من أشياء الفكر ، فتبلغ الفلسفة أوجها ، ومركة علم الكلام نهايتها ، والشعر قمته ، والنشر أعلى مراقي بлагتها ، وأنق صوره ، فأصبح وكأنه فسيفساء ترصف بها جدران الأدب العربي وسقوف منزله ، بالرغم من أن سكان هذا المنزل بدأوا يغادرونه واحداً بعد واحد .. أما العلوم وهي الوجه الآخر للتفكير ، فقد حققت في هذا العصر نصراً مبيناً ، لا سيما في ميادين التطبيق والممارسة ، وانعكاس كل ذلك على الإنسان العربي في تفكيره وسلوكه ،

ونتاجه : أي في حضارته ..

هذا الازدهار الفكري الحضاري كان - كما يقول ابن خلدون - ظاهرة طبيعية بعد قيام الدولة ، وابان تمازج العرب ، أصحاب العصبيتين ، بغيرهم من الأمم ذوات الحضارات العريقة . ثم أخذهم عنها عاداتها وتقاليدها ، ومعطيات فكرها ، وهضم كل ذلك (١) وتمثله واغنائه وتأصيله ، وبتعبير آخر : تعريبه بكل ما في الكلمة تعريب - هنا - من تفرد واصالة وشوق الى الافضل ..

وكان نقطة التحذب ، أو قمة العطاء في هذه الدائرة الذهبية ممثلة بهذا العصر أو قريب منه ، كما كانت القمة نفسها نذيرا بالانحدار الوشيك ، اذ ما لبثت أن تخلخت وتصدعت ومال بها حملها نحو الحضيض السحيق . فهو رغم تماسكها زمانا امتد حتى ابن رشد في الفلسفة والمعري في الشعراء ، والبيروني في العلماء ، وابن عربي وابن الفارض في الصوفيين .

---

(١) نحن نكتب وفقا للقاعدة الجديدة القائلة : ما لا يلفظ لا يكتب ، وما يكتب في صورته الاصيلة لا البديلة مثل كتبوا هاكذا ، لكن هاؤلا لم يواافقو ومنهم ليلا الموجودة في المستشفى . للتفصيل اطلب كتابنا « ابن خلدون » دار الهلال - ١٩٧٩ - بيروت - المؤلف او انظر اخر هذا الكتاب .

هذا التكامل أو، هاذا التصدع يعتبره ابن خلدون كذالك ظاهرة طبيعية مثلما اعتبر التماسك نفسه . فظاهرة الازدهار تحمل دائما في طيات أسرارها ، جرثومة الانهيار : فكما ان لكل شيء نهاية كذلك هي حال الازدهار . . والمجتمع كالانسان خاضع لقانون التطور الطبيعي . فلم يكن غريبا أن يرافق الانهيار الازدهار أو يتولد عنه وفقا لمبدأ العلة والمعلول أو حتمية ظهور الشيء متى توفرت أسبابه . .

وأبو العلاء - اذن - ظاهرة طبيعية من حيث مفهومنا لقانون التطور في المجتمع والفكر . اذ من الطبيعي أن يمثل أبو العلاء في عالم الشعر والفكر والنشر منتهي درجات التطور التي بلغها العرب عصر ذاك . وأن يمثل في الوقت نفسه جرثومة ذلك الانهيار .

ل لكنه ظاهرة غير طبيعية ، أو هو نسيج وحده ، حين نقيسه بانسان عصره : رجل دين كان هاذا الانسان ، أو سياسة ، أو فكر ، أو سلوك . . هنا يبرز أبو العلاء انسانا مغايرا . . متميزا انسانا رافضا : أي جديدا .

وهنا تكمن ثوريته .. وبالتألي تخطيه لزمنه  
ومجتمعه وأوضاعه ..

وحين تتخذ الثورية عنصر الرفض الارادي  
العملي أو التحدي المسلح - كما فعل المتنبي -  
يصبح معها التأثير مضطرا الى التعاطي مع الغير  
بنفس أسلحة هذا الغير : من مرونة تبلغ أحيانا حد  
الانكسار .. ومن ميكافيلية تنحدر الى مستوى  
التزلف أو التآمر .. أو التراجع من أجل الهجوم ..  
والهجوم من أجل التراجع الاستراتيجي ، كما  
يقول عسكريو اليوم ..

فالغاية تبرر الواسطة عند بعض الشوار  
الميكافيليين العاديين ..

ومتنبي لم يستطع الا أن يكون بعض هؤلاء ،  
في بعض المواقف وبعض الظروف .. مع علمه بأن  
ناس عصره ، لا سيما العكاظ منهم « أحق بضرب  
الرأس من وثن » فقد تعاطى مع أكثرهم . من  
أجل تغييرهم ؟ ربما .. ولكنه انحدر مرارا الى  
أقل من مستواهم ..

وعذرها ، عندي ، انه انسان ، كان يريد - شيئا

ما – في ثورته .. فخانته أدوات هذه الثورة ، وان  
لم تخنه شجاعته واباؤه وعناده ..

وحيث عبر ، بالعرف الناري ، وحرقة البطل ،  
عن تطلعاته وانكساراته اكتسبت ثورته ، أو  
ثوريته ، صفاتها الاصيلة ، وعوضت عن خسائرها  
المادية ساعة انقلبت انشودة « رولانية » يغنىها  
الشائرون ، وأهزوحة يرتلها المفامرون .. فعبرت  
ـ هاكذا ـ من دائتها الزمنية الضيقة ، من دائرة  
التشرذم .. لتدخل دائرة الفن .. وراحـت تنـزـ  
ـ جراحا .. وتنبض حـيـاة .. وديـمـوـمـة ..

أما ثورية أبي العلاء فكانت من نوع آخر ،  
لعله أشمل وأبعد مدى ..

لم يتعامل شاعرنا مع ناس عصره ، ليكشفهم أو  
يغيرهم أو يستغلهم ، أو يصل من خلالهم كما فعل  
المتنبي – على عزمـة وايجـابـية ما فعل أبو الطـيـب –  
بل رشـى لهم ، وتعـاملـ معـ نـفـسـهـ أـولاـ .. ثـمـ معـ  
الـوـجـودـ مـباـشـرةـ .. فـبـداـ لـهـ الـمـوـجـودـ بـالـنـظـرـ التـأـمـلـيـ  
الـثـاقـبـ : سـخـيـفاـ وـرـائـعاـ فـيـ آـنـ : سـخـيـفاـ عـنـدـمـاـ  
يـنـقـلـبـ المـسـخـ بـطـلاـ فـيـ غـفـلـةـ مـنـ الزـمـنـ ، وـيـظـنـ القـزـمـ  
نـفـسـهـ عـمـلـاـ .. وـيـتـصـرـفـ كـلـ مـنـهـمـاـ عـلـىـ هـاـذـاـ

الاساس .. سخيفا حين يزيف الحكم وظيفتهم  
فينقلبون جلادين للشعب بدل أن يكونوا أجراءه ..  
سخيفا يوم يرى رجال الدين يمشون في الناس  
بأشقالهم وأوزارهم وصغارهم .. ويستخدمون من  
الدين مطية .. مجرد مطية .. حتى يستدعي  
الأمر الشك بالدين نفسه .. سخيفا عصر تنقلب  
المقاييس ، وتتطاحن القيم ، والقيمون عليها شاهدو  
зор ، وأعلاهم في معيار الشرف والانسانية أدناهم ،  
بل أقربهم في طباعه الى طباع البهائم ، وسعورة  
الكلاب ..

ورائعا .. حين يرفض العقل كل هذا .. أو  
يتحرر من كل هذا .. فينقلب انسان هذا العقل  
نمودجا .. بعد أن كان ظلا ، ورسما بعد أن كان  
اسما وبضعة من حياة .. رائعا .. لحظة يحس  
أنه قادر على التعبير والتغيير .. ويحاول .. يحاول  
التغير .. والتدمير .. لا يبقي ولا يذر .. وكل  
سلاحه : لا سلاح .. سوى العقل - الكلمة ، والكلمة -  
القنبلة .. كل سلاحه : موقف .. ولا حياد ..  
وسريرية .. ولا تجريح .. ورشاء .. ولا بكاء ..  
ألا نسمع من خلال أبي العلاء صوت سقراط  
يقارع السفسطائي غلوكون العجة المسنخ بالعجبة

القدوة .. وبين سؤال ساخر وبدائيات لا يجيب عنها غلوكون بسوى الصمت العاجز .. تنفجر المهللة — المأساة ؟ ! ..

وغلوكون أبي العلاء هو الوجود والوجود ..  
والغيب والمصير ، وما وراء العجب .. هو السر  
والطلسم والعالم الاكبر والحلم السراب ..  
ل لكن أبي العلاء يبعث بالسر ويلهو بالطلسم  
ويهتك ما وراءهما ويفضح اللعبة .. فينكشف  
اللاعبون ..

ول لكن الوجود قائم على استمرار اللعبة واحتياج اللاعبين .. في مسرحية كونية أشبه بمسرح الدمى ..  
تحت عنوان : عبثية العيادة .. أو لعبه العبث ..  
 هنا يبدو الشاعر ثائرا لا بوجه البشر بل بسر وجود البشر .. لا بالانسان المشوه ، وقد جعلوه أحق من ذبابة .. بل بالسبب المجهول الذي أدى الى تشویهه .. ثورته اذن ليست على ارض الواقع بل على .. المجهول من أمر هذا الواقع ..  
 عمى .. ولا تشاوم :

أما عما فلم يكن هو السبب الاول والآخر في

ما يسمونه تشاوئاً علائياً .. وحري بنا أن نسميه  
شكا و «قرفا» : عنصران كونا نواة رفضه .. بل  
كان عماه الحافز المباشر .. فوراء هذا الحافز نفس  
قلقـة لو أعطيت ألف نور .. في ألف مشكاة لما حادت  
عن عنفها المدمر .. وحرفها - اللهب ، تعرق به  
شواد الأشياء .. ولا تطمئن إلا على ركام الرماد ..  
والأعمى - بعد كل هاذا - يتصور الأشياء  
ضبابا ، والألوان بلون الرماد ..

لو أتيح لأبي العلاء أن يبصر لتجسدت أمامه  
ال بشاعة ولبصق عليها .. دما .. لكن دون أن  
يزيد شيئا .. فقد أعطى - بهاذا - كل شيء ..

كانت البشاعة صورة تحكمـى عنها الأساطير  
عنه .. فتقـرع أذنيه .. ويتفـرقـز منها الكيان  
الشاعر .. وها هي تبرـز واقعاً مرئـياً بالعين ..  
والعين تحدد الأبعـاد .. وتعـين الإطار .. غير أنها  
لا تدخل إلى الاعـماق ولا تـسـبـر ما وراء الصورة  
من تـهـاوـيل وظـلـال وحقـائق .. فـليـسـقط الافتراض  
اذن ما دامت البـاصـرة حـاسـة ضـعـيفـة السـلاح ..  
مهـزوـزة الرؤـية .. وما دامت البـصـيرـة تـحلـ مكانـها  
ـ ما دامت تـرى بنـورـانية أـشـفـ وأنـفـدـ وأـبـعدـ ..

أريد أن أقول ان الذين يردون نسمة أبي العلاء  
على الكون والكائن في عصره الى عماه ، وانه لو لم  
يكن أعمى لتفيرت الحال غير الحال ٠٠ هؤلاء  
متسرعون ، ان لم أقل مخطئون ٠٠

صحيح ان العمى بلاء مادي وأي بلاء ٠ الا أنه  
— عند الملهمين — ليس سببا أول لرفض الوجود ٠٠  
والوجود ٠٠

كثيرون من فقدوا أبصارهم استبدلواها برؤيا  
بصائرهم ٠٠ وأقبلوا على الدنيا اقبال المبصرين ٠٠  
وأبدعوا في العديد من مجالات الحياة والفكر ٠٠  
وعاشهو عيشة راضية مطمئنة ٠٠

هوميروس كان أعمى ٠٠ وطه حسين كان أعمى  
٠٠ وبشار كان أعمى ٠٠

وسيرة هؤلاء لا تنم عن ت Shawām كابن الرومي  
المتشائم المتطيير ٠٠ المبصر ، بل عن تقبل للحياة ٠٠  
وأقبال عليها ٠٠ وأحيانا عن ثورة وغضب سلبي  
مدمر ٠٠ وهذا لا يسمى ت Shawām ٠٠ ناهيك ببشار  
الضاحك الساخر ٠٠ المجدد المبدع ٠٠ المقبل على  
الحياة ٠٠ وموائد الحياة ٠٠ اقبال الواقع الشره ٠٠  
الأكول ٠٠

فلم اذا ينسب هؤلاء تشاوئم أبي العلاء الى عماء؟  
ثم لماذا يسمونه تشاوئماً؟ .. لماذا لا يردون السبب  
الى نفسيته وتكوينها .. الى بسيكولوجية هذا  
التكوين .. وعلاقة هذا الكائن « النظيف » اذا  
صح التعبير بعصر هو من أوسخ العصور العربية ..  
او هو بداية تردي العرب في حمة العفن والدنس ..  
.. ومستنقع الظلم والذل والهوان ..

لماذا لا يسمون ذلك التشاوئم المزعوم قرفا  
وصل بأبي العلاء حد الفثيان .. او تمردا انتهى  
به الى الشك القاتل .. او فهما أصبح لحقيقة  
الأشياء .. انتهى بفيلسوفنا الى درجة او حالة  
تشبه الكشف الصوفي .. لكنه كشف لا يتجلى فيه  
الله او يحل .. بل هو كشف علائي تتعرى فيه  
الحقائق مما لحق بها من زيف وزور وبهتان ..

ثم تقدف بكل عريها على عدسة العقل والحواس  
فيتلقاها العدس العلائي فيعبر بها الى دنيا الوضوح  
الواضح او الفاضح لا فرق فاذا بها تؤذى الأذن  
العربية التي ما اعتادت سوى الرنين الأجوف  
والصدى المزور ..

وقبل هذا لماذا لا يرطرون بين امامه العقل عند

أبي العلاء ، أو نبوة هاذا العقل ، وبين عصر لم يضع فيه شيء كما ضاع العقل ٠٠ وعلى يد أدعياء العقل وأدعياء الدين ٠٠

عما قليل وبعد قرن من الزمان سوف يكرس الفرزالي هاذا الضياع العقلي ، فيطلع علينا - بكل جرأة المؤمن المغلق - بنظرية الاتفاق والعادة مبطلا السببية الطبيعية : أساس كل عقل وفلسفة وعلم ٠٠ هاكذا مجانا ولو جه عقیدته الاشعرية ودفعا عن المجزة ٠٠ كأن المعجزة لا تبرر الا بانكار مبدأ هام هو مبدأ السببية الطبيعية الذي قامت وتقوم عليه العلوم جميعا ويتمحور حوله الكون نفسه منذ فكر أرسطو حتى اليوم ٠٠٠

لو فعلوا ذلك وتبينوا الموقف العقلاني العلائي الكامن وراء نسمة أبي العلاء وشورته وشكه ، لما قالوا : انه العمى ٠٠ وانها النزوة العاطفية المتقلبة ، والشعور بالذل والعجز أمام الآخرين ٠٠ عوامل قادت أبا العلاء الى أن يغبط في ظلماء الحياة ، ووعثناء السفر على درب الحقيقة الطويل ٠٠ فقادرته ريشة في مهب الريح ٠٠

كلا ٠٠ لو نظروا نظرة أعمق لحقيقة هاذا

الانسان ، و موقفه من الحياة والاحياء ، و ثقافته ،  
وعصره ، لما قالوا انه انسان متشارئ وكفى . . فهذا  
صفة عابرة وحالة لا تدوم . . وهي تعبير انشائي  
أكثر منه فلسفيا . . على أي حال . .

والواقع ان أبا العلاء في صباه وقبل أن يتلقى  
الصدمة - الاهانة في مجلس الشريف المرتضى في  
بغداد ، وقبل فقده لأبيه ، ثم أمه ، كان غير متشارئ  
على الاطلاق ، أو على الأصح ، غير انطوائي . .  
كان يستمع الى الغناء ، ويؤم مجالس الطرب ،  
ويحضر المنافسة العقلية في لعبة الشطرنج ، ويعطي  
رأيه في اللعبة واللاعبين ، ويصف تأثره بالغناء ،  
ولو لم يفهم كلمات الاغنية أحيانا ، كما حدث له  
حين استمع - في حلب - الى مغنية تركية . فقال  
واصفا تأثره بعلوة صوتها :

« ورت كبدي ولم أفهم شجاها »

فكيف يكون عماه - أساسا - هو مصدر تشاوئمه؟  
ثم كيف يسمى اعتزاله وحبسه الطوعي لنفسه  
تشاؤما و يأسا؟ . . وهو الذي كانت داره المتواضعة  
في المعرة محجة العلماء ومقصد الطلاب من كل

نوع ، يعطىهم ولا يمل العطاء .. ويستمرون اليه  
ولا يملون الاستماع .. كأنهم مریدون في حضرة  
شيخ صوفي .. ينسون أنفسهم في غمرة الجذب  
والانجداب .. لم يكن ذالك اذن تشاوئاً ولا يأساً ..  
كان قرفا و بعدا عن التافهين والمتاجرين بالناس  
والعقائد والاديان ، و نأيا عن الظلمة الطفاة  
مصالحى دماء المساكين والضعفاء ..

كل ما في الأمر اننا - في أكثرنا - مؤلفون  
اتباعيون ، لا دارسون أو محققون .. لا نجرؤ على  
قول الحقيقة في ما نؤمن انه حقيقة ولو تجلت لنا  
في ضمائernا نقية واضحة ..

ونحن لا نفهم شعراًينا ومفكرينا - مع الأسف -  
الا كما فهمهم الآخرون من عمالقة التاريخ وكبار  
مزوري الحقائق ومشوهي الشخصيات وعلى  
الأخص القدامى منهم الذين جاؤوا قبل عصر  
الاستشراق ، هذا الاستشراق الذي مهما قيل فيه  
وفي أصحابه ومهما روی عن تحيزاتهم واقليميتهم  
ونعراتهم الصليبية فلأكثراهم يعود الفضل في  
اكتشاف شخصيات عربية واسلامية كانت حقائقها  
مفمورة تحت بحر من التعصب الذميم وسوء الفهم .

من هؤلاء الذين اكتشفهم المستشرقون  
وتلامذتهم العرب : الجاحظ كما يجب أن يفهم ،  
وابن الرومي ، وأبو حيان التوحيدي والمتنبي ..  
والمعري .. لكن هذا الاخير لم تعقد حول حقيقته  
وحقيقة معتقده دراسات مستفيضة جادة الا في مطلع  
هذا القرن وعلى يد طه حسين بالذات ثم بنت  
الشاطئ .. ومن نحا نحوهما ..

ولعل طه حسين كان أقرب الجميع الى فهم أبي  
العلاء نظراً لتشابه شخصياتهما وتماثلهما في العمى  
المادي والذكاء والعقلانية والنقد والسخرية وفهم  
الوجود ..

### هذا في الأدب :

أما في العلوم كالرياضيات والكيمياء والفيزياء  
والبصريات والميكانيك والفلك والجغرافيا فلم نكن  
لنعرف عن علمائنا فيها ولا عن اكتشافاتهم العلمية  
 شيئاً عن طريق مؤرخينا القدامى الذين مرر بهاؤلاء  
مرور الكرام .. حتى جاء الدارسون المحققون من  
عرب وأجانب أمثال بروكلمان ومرغيلوث ودوزي  
وجب وجورج سارطون وبوتول ثم ساطع الحصري

ومحمد عبد الله عنان وعادل زعيم وقديري حافظ  
طوقان .. النخ .. فعرفنا من يكون الرازي وابن  
الهيثم والخوارزمي والبيروني وابن خلدون ، وما  
هو فكرهم وطريق بحثهم ومكتشفاتهم ومدى  
اسهامهم في تكوين نواة الحضارة الأوروبية ..

وحتى اليوم لا يزال باحثونا الاحرار واقعين  
تحت تأثير وهيمنة النقاد السلفيين :

هكذا مثلا : رواد الشعر الحديث أصحاب النظرية  
الانقلابية في مفهوم الشعر العربي شكلا ومضمونا  
وروحا . ما هو حالهم أمام أولئك النقاد  
الكلاسيكيين ؟

ان وصمة العار وتهمة الأمية والنقل عن الغرب،  
والخروج على المألوف أقل ما الصق بهؤلاء الرواد  
من تهم . لماذا ؟

لأن فلانا من كبار المشعرين وغلاة الكلاسيكيين  
قد شدد النكير عليهم ، واتهםهم ظلما وعدوانا  
بالأمية والجهل بالبلاغة العربية واللغة الفصحى  
وقوانين الشعر وحدوده – كأن للشعر حدودا  
وقوانين .. – والحقيقة هي أن فلانا هاذا أولى

بتهمة الجهل من أولئك : الجهل بمنطق التطور  
وسنة الحياة وأبسط مفاهيم الشاعرية الحديثة  
الحقة وان الوقوف عند حدود الخليل وقوانينه  
ايقاف للحياة وتجميد للروح وكفر باحتمالية البعث  
في الشعر والقيامة للشعراء من بين الركام وقبور  
الموتى      . . .

الشاعرية يا هؤلاء ، ونقولها مع نقاد الشعر  
الحر ومنظريه : الشاعرية لم تعد - اليوم - صناعة  
ألفاظ وصب قوالب وموسيقى خارجية تنبعث من  
خلال قصبات الأوزان والحروف المجوفة أو  
الجوفاء . . لتحدث جرسا كلاميا مكرروا  
ومسطحا . .

الشعر - يا هؤلاء - هو ذلك النور القدسي  
الذي يشع من الكائن الانساني المlem . . والنور  
- كما نعلم من علم الضوء - حين يتأطر أو يصطدم  
بجسم ما ينكسر أو ينعطف . . ولا يلبث أن  
ينطفيء . . .

هذا هو شأن النور أو الضوء المادي فكيف  
بالنور المنبعث من الكائن الانساني . . أي ذلك

النور الالاهي الذي لا يمكن أن يعده حد أو تمسك  
به قافية .

والشاعرية الحقة - حتى في النثر الفني - فلذة حياة تسكب سكبا ايقاعيا في كلام ايحائي .. بل في حروف ونقاط مشعة .. وهذا ما نسميه بالقيم التعبيرية والظلال النفسية المحيطة بها ، وكيفية التعامل التقني مع التجربة الشخصية ذات الارضية الواقعية المعاشرة والابعاد الانسانية .. فاذا بالقصيدة العرة ، أو قصيدة النثر ، أو النثر الشعري - سمعها ما شئت - مع قياس الفارق - تصبح ملكا للانسانية جماء ، حين تترجم ، وملكا لكل فرد من افراد الأمة قادر على التنوّق والكشف ، ومشاهدة نفسه من خلالها ..

والحديث هنا ذو شجون، نقف به عند هذا الحد، كي لا نقع في الاستطراد . أما في الدين ، فالمصيبة كانت أكبر ، حين تجرا المفكرون المتحررون من فلاسفة وعلماء كلام على دخول متأهاته ، وفك أسراره ، لكثره ما دخلته الأسرار والأساطير والافكار العشوائية الغريبة ، والاسرائيليات المدسسة ، وبالتالي جعله دينا عقلانيا أو دين

حياة وانسان ونظام . . فكان ان اصطدم هاؤلاء  
— ولا يزالون حتى اليوم — بحمة الدين من  
السلفيين النصيين ، أي بالذين لا يقولون بالعقل  
طريقا الى فهم النص القرآني ، والحديث النبوى ،  
أو يقولون بأن العقل أداة محدودة وبالتالي عاجزة  
فيكتفون بأخذ النص عن السلف كما هو ، فلا  
يؤولون ، ولا يجتهدون . . ولا . . يعقلون . . عفو  
عقلاهم وما أقلهم . .

فأبو العلاء — بهذا المقياس العقلي لا الاتباعي  
أو السلفي — يبرز شخصا آخر بعقلانيته وتردده  
واحتضانه لذاته وجوده وایجابيته . . فلا يأس  
من عمى . . ولا تشاوئم . . ولا انطواء . . يبرز  
انسانا مقبلا على الحياة . . من خلال الذات . .  
والصعاليك من الاحياء . . من خلال المریدين . .  
والدعاة . . من طلابه . . وما أكثرهم . .

ونعني بالاقبال على الحياة : من خلال الذات .  
توقف الشديد الى اغفاء هاده الذات بجميع معارف  
عصره . ليطل بعد ذالك على الاجيال في كل زمان  
. . وكأنه يقول لهم : هاذا هو نموذج الانسان  
العاقل المثقف العف الشاعر . . فكونوه . .

حتى محابسه الثلاثة .. لم تكن - بعد هادا -  
وفي نظري على الأقل - محابس ضيقة مظلمة  
يائسة : كانت محابس مشعة بآلف نور ..

فمن سويداء الباصرة الى ضياء البصيرة ..  
ضياء يكشف المجهول .. ويعرى الحقيقة ..  
ويُسخر من اللعنة واللاعبين ..

انه الموقف نفسه يقفه المبصرون في كل زمان  
ومكان :

فولتير .. بودلير .. مولير .. اكليروس ..  
ملوك .. جلادون : أسماء .. أسماء .. أسماء ..  
أشباء ونظائر .. أضداد .. اتصال النار بالنار ..  
لا أدرى لماذا تقفز الى ذهني .. كل هاده المتضادات  
كلما ذكرت أبا العلاء وعصره .. وناس عصره ..  
لعله الموقف نفسه .. والنظرة نفسها .. والحقيقة  
نفسها .. ربما .. والفضل دائما لأبي العلاء :  
لأنه المتقدم زمناً والاعلى صوتاً والأشد انبهاراً  
أمام الفاجعة .. أو لأنه الالصق بها .. والاعمق  
شعوراً مأساوياً ... وبعد .. فالعمى - المبصر  
ليس محبسا .. ولا قيدا ..

والمحبس الثاني : الجسد .. لم يعد - هاكذا -  
محبسا .. فجسد تحرر اراديا من كل لحم .. ودم  
.. وجنس .. جسد شفاف نوراني يسير به عقل  
وبصيرة في عوالم فوق التراب .. والدنس ..  
والشهوة .. جسد لا يمكن أن يكون شيئا ثقيلا ..  
ولا قيدا .. ولا سجنا .. ولا شيئا من هذا ..

والمحبس الثالث : المنزل .. ماذا يضم ؟ كل ما  
يضمها : عينان منطفئتان مبصرتان وراءهما عقل  
نفذ .. وجسد شفاف .. واذا الكل : مشكاة  
متوجهة تهب النور لفاصديه .. والمنزل المتوجّح  
معها ، ينقلب محبة ومنارة ، يضج كل يوم بحركتي  
العطاء والأخذ ..

فكيف يكون مثل هذا المنزل - المورد صومعة  
نائية ، أو دهليزا مظلما ؟ وبالتالي سجنا ؟ ..

التسميات لم تعد تهم .. ما دام أبو العلاء  
خارج محاسبه دائما .. يتعامل مع السوى باستمرار  
.. حتى نفسه ينظر اليها من خارج ، مسلطا عليها  
أضواء العقل ، كاشفا غياه بها ..

أما الخيال .. فحبيل نوراني له أول وليس له  
آخر في مغيلة أبي العلاء ..

وهو خيال مميز عن الخيال العربي .. انه خيال تشخيصي مسرحي قادر على خلق العالم التي يشاء .. والشخوص التي يريد .. وتوزيع الأدوار .. يطرح عليه ابن القارح سؤالا دينيا عاديا في رسالة عادية .. فاذا بالسؤال وصاحبه ينقلبان موضوعا مسرحيا نديا ساخرا على الطريقة العلائية ، والمسرح : الجنة والنار .. والبطل رب الارباب .. والخاتمة : لا خلاص .. ويُسَدِّل الستار .. ليُرَفَعَ بعد ألف عام عن : الكوميديا الالهية : حفيدة رسالة الغفران !!! لم لا ؟

— ان خيالاً كهذا لا يمكن أن يكون خيال سجين  
عادٍ .. مغلق ..

الشاعرية:

تميزت شاعرية أبي العلاء بخصائص شوهت بعضها آفة العصر : فسيفساء إلبلاغة الترسيعية ، والتعلق الشديد بلعبة المجازة والازدواج والتلوينات الصوتية المختلفة ، والتباهي بالقدرة على نبش قبور الكلمات الميتة ، لا بقصد احيائها ونفض غيار الموت عنها بل بقصد تعنيطها ونقل

رفات رميمها من ضريح التاريخ .. الى ضريح  
القالب التعبيري الاجوف ... وحين أدى أبو العلاء  
بدلوه بروز ماتحا كبيرا بل نابشا قديرا للدفين  
الاقدم من مواتها .. ولعل الخيال هو الجانبي هذه  
المرة الى جانب الثقافة اللغوية المعمقة ، حين راح  
يرفده بالكثير الغزير من ميت الألفاظ ووحشى  
الكلام ومستغرب الصيغ والتركيب .. حتى انه  
راح « يبعث » باللغة في اللزوميات وبالشعر ..  
ويتحت ويختروع ، ويوضع لروي القافية نظاما  
خاصا .. وهو في كل هاذا أقرب الى عبث الوليد من  
« عبث الوليد » ... فالبعترى يضل في ديباجته ولا  
سيما « سينيته » العملاقة أرفع من أن يبعث باللغة  
أو يلهم كما عبث أبو العلاء في لزومياته ، ولها ...  
وهو يعترف بأن ذلك كان لزوم ما لا يلزم .. إنها  
آفة العصر والفراغ القاتل .. ولا شيء سواهما ..

على أن هاذا العبث لم يكن صفة دائمة في  
اللزوميات ولا خاصة ملزمة لأبي العلاء في كل  
شعره فهناك قصائد تأملية وأخرى ساخرة ، وثالثة  
نقدة متكلسفة يبيث فيها جميعا حكمته وآراءه  
ومواعظه .. وهو قد أحس بذلك حين قال : أنا  
وأبو تمام حكيمان . والشاعر البعترى ..

كأنه يعتبر الحكمة أو الفلسفة في الشعر أرفع من الشعر أو هي تخرج به عن دائرة « شاعرية » البحترى المسطحة في نظره . . .

ومهما كان موقفنا من رأي أبي العلاء هذا ، فإن له فلذات شعرية يقف بها الى جانب كبار الشعراء العالميين ، لما فيها من توثب وصفاء وحرارة نفس انساني وشطح ملحمي يرود الاسطورة ويتخطى التاريخ . . ولما يلفها أو يشع فيها من روح قلقة ، وشك ، وعمق احساس بالفاجعة . . أو المصير المأساوي للانسان . . وسخرية القدر . . وعبثية الحياة . . وجبريتها . . وقصوتها . . وتفاهتها . . والانسان ذالك العملاق — القزم ، رهن لشيئه مجهول قد يكون حقيرا وقد يكون خطيرا . . لا يدرى من أين جاء ولماذا جاء . . والى أين سينتهي وكيف ؟ ! هل هو حقاً جدير بالبكاء أم بالرثاء ؟ ! يقولون له : اعمل . . من يعمل ؟ ! . . لنفسه وهو لا يدرى من أمرها شيئاً مهما تفلسف . . إنها طلسماً اضطر الى مرافقته بجسده لا يلبث معهما الا قليلاً . . أم لغيره . . وهذا الغير أحقر من أن يضحي من أجله . . أم . . حول هذه الاسرار حوم شعر أبي العلاء ، وهام بروحه وفكره فوقها

وتحتها محاولاً - كالغيمام - اختراقها .. فلم  
يستطيع .. وحسبه انه دنا منها أكثر من غيره ..  
ورنا بكل ألق فكره وروحه اليها .. فتحطم ..  
وكان التعبير المللهم عن كل ذلك التحوم والتھويم  
أحرفاً نارية في أسلوب ثوري ، وروح ساخرة ،  
لا سيما أمام الذين يزيدون المأساة الكونية مأساة  
.. من سخفهم وحقارتهم .. أو من ظلّمهم  
واستبدادهم وتشويههم للحقيقة ، وللآخرين ..

ترى .. هل هي طبيعة الموجود وأساس تكوينه  
.. أم أن الوجود كله فساد في فساد .. وكراشة  
مركبة؟ .. وما الأديان والشرائع سوى وسائل  
خدير لهاذا الإنسان العائر المعير ، اخترعها القوي  
لاستغلال الضعيف؟! ثم بنى العضارات تعبيراً عن  
هذاه الحيرة القاسية والقلق المدمر .. وما لبث ان  
دمراها بيديه ، وبنى على انقضاضها حضارات أخرى  
.. وهاكذا .. تراه دائمًا هاربًا من نفسه الى  
نفسه .. خائفاً منها اليها .. يعبد الأواثان ..  
ثم يحطمها .. يوجد الأديان .. ثم يكفر بها ..

أتراه جاداً أم هازلاً ، وفي أي الحالتين جده  
وهزله؟ ..

وأين تكمن قيمته .. وفنه .. وابداعه؟  
وأين يكمن سخفه وهزله وتتجديفه؟ .. هل هو  
مخترع اللعبة .. أم انه لعبة اللعبة؟!

أمام كل هاذا وقف أبو العلاء الشاعر المتأمل ..  
فأبصر ما لم يستطع المبصرون أن يروه .. أو لعلهم  
رأوه .. لكنهم أغمضوا عيونهم عنه زلفي .. أو  
دجلاء .. أو رباء .. أما هو فقد أبصر .. ولم  
يفض طرفه ، لأنه لم ير مثلهم بعينين .. بل رأى  
بأصغرين .. وكان صادقا مع نفسه حين كذبوا هم  
مع أنفسهم .. وربهم .. وحقيقةتهم ..

على يد أبي العلاء خرج الشعر من دائرة  
القديمة الضيقة : دائرة العبث والفردية والقبلية  
والقدح والمدح والارتزاق الرخيص .. ليدخل  
دائرة أوسع، مداها الكون والانسان حيث يتم  
تسجيل المواقف من القيم .. والحقائق وكشف  
الزيف فيها بقصد التغيير .. وهاذه هي الدائرة  
العالمية للشعر ..

لم يعد الشعر على يد أبي العلاء وسيلة للفعيش  
الرخيص أو الكذب المغلف والشتم الصبياني  
الأخرق .. بل أصبح وسيلة للفكر المتأمل وبوثقة

يسكب فيها الوجدان الصادق .. وتعبيرًا مشعاً عن حقائق الوجود والموجود ونقداً ساخراً لكل ما يشوههما .. لحظة انبثق ألقا نورانياً من الكائن الانساني المشع فكراً ووجданاً وحساً .. لقد قرب من ان يكون فلسفه .. أو شيئاً من فلسفة ..

اذ ما هي الفلسفه ان لم تكن وقفه تأمل ومحاولة فهم لهذا الكائن الذي يظن نفسه جرمًا صغيراً ، وفيه انطوى العالم الاكبر على حد تعبير أبي العلاء نفسه : أتحسب أنك جرم صغير وفيك انطوى العالم الاكبر ..

ولذلك الكون الرهيب بكل دقائق صنعه وروائعه نظامه .. صحيح ان الموقف العلائي - حيال كل هذا - لم يكن واحداً .. ولا كان نهائياً .. أو مترابطاً شيمه الفلسفه الذين يلزمون أنفسهم وفکرهم بخط واحد .. وخطة متماسكة .. ومبدأ موحد أمام الحياة والأحياء والمصير .. بل كان أبو العلاء فيلسوف اللحظة .. أو اللحظات التي سرعان ما تذهب بقدر ما تتواتر .. وتتوتر بقدر ما يلتهب الوجدان بالتجربة .. ويتأثر الكيان بألم المعايشة .. وجبرية المصاحبة لانسان العصر

الذي فقد آخر صفة من صفات الانسانية ، فأصبح  
وحشا ضاريا ٠٠ أو حملا وديعا يسير به الذئب  
أينما أراد ٠٠ حتى لقد أصبح الذئب في نظر  
أبي العلاء كائنا اراديا أفضل بكثير من ذالك الانسان  
المiser الحقير ٠٠ وأصبح عواوئه أحلى وقعا في أذني  
الشاعر من صوت ذالك الانسان :

عوى الذئب فاستأنست بالذئب اذ عوى  
وصوت انسان فكدت أطير ٠٠

هل من حداثة في شعر أبي العلاء ؟ :

كثر الكلام في هذه الايام عند الباحثين والنقاد  
الطلبيين عن الحداثة في الفكر والادب والفلسفة  
ولا سيما الشعر العربي المعاصر ٠ و اذا كان  
كلامهم عن الشعر القديم، قيموه على أساس مدى  
حداثته أو مقدار المعاصرة فيه أو ما يسمى قوة  
الحضور ومبلغ الديمومة والاستمرار في شكله  
ومضمونه ٠ وعلى هذا كان بديهيا أن يسقط  
الشكل بكل مقدساته القديمة تقريرا ، والمضمون  
نفسه تهاوى تحت مطرقتهم التي لا ترحم ٠ وحق  
لها ألا ترحم لكترة ما في شعرنا القديم من محنطات

وموضوعات تافهة طالما أزرت بالفكر العربي والكرامة الإنسانية ، ومن أشكال قدست وعمل بها زمنا طويلا بالرغم من تطور الحياة العربية والبيئة العربية تطورا أصبح من غير الجائز معه ولا المقبول أن يستمر الشعر العربي بكل مفاهيمه وأشكاله البالية . ومن حسن العظ أن الشعر العربي قد خطأ منذ مطلع هذا القرن خطوات الى الامام انسجاما مع معطيات الثقافة العالمية الجديدة . لاكنها كانت خطوات خجولة سرعان ما تجرأت في مطلع الخمسينات وراح تشق دربها شقا جسورا . وهـا هي الان تقف بكل كفاءة على أرض الواقع والمنطق مخلفة وراءها غبارا كثيفا طمست فيه معالم الشعر القديم ولم يكـد يظهر منه شيء ذو خطر .

وفي السـتينات حـاولت مجلة « شـعر » أن تمـسك بـزمام التـيار التجـيدي وتنـظمـه داعـية الى قـيـام دـولـة الشـعـرـ العـدـيـثـ عـلـىـ آـنـقـاضـ أمـبرـاطـورـيـةـ الشـعـرـ القـدـيـمـ لـاـكـنـهـاـعـشـرـتـ وـتـهـاوـتـ لـاـنـ التـيـارـ المـضـادـ كانـ أـقـوىـ بـلـ لـاـنـ القـائـمـينـ عـلـيـهـاـ تـمـادـوـ فـيـ مـفـهـومـ التـحـديـثـ لـكـيـ لـاـ نـقـولـ أـخـطاـوـ حـيـنـ أـرـادـوـ أـنـ يـقـفـ الشـعـرـ العـرـبـيـ عـلـىـ قـدـمـ الـمـساـواـةـ مـعـ الشـعـرـ الـأـورـوبـيـ إـذـاـ جـازـ التـعـبـيرـ وـلـاـ سـيـماـ الشـعـرـ الفـرنـسيـ .

أي أن « يفر بوه » فكانوا ملكيين أكثر من الملك ووقع  
الشعر العربي الحديث أو مفهوم الشعر على يديهم،  
في التقليد والمحاكاة والبعد عن الاصالة ٠

والنقل والمحاكاة – كما هو معلوم – شيء  
والتأثر بالتيارات العالمية شيء آخر ٠ ٠

أما مجلة « موافق » فقد أمسكت بالزمام عن  
جدارة أكثر – كما يخيل لي – حين راحت « تعقلن »  
الأشياء وتنظر القيم الشعرية والتعبيرية تنظيرا  
منطقيا يشارف الفلسفة في عمقه وأصالته ٠ وهي  
حين تتكلم عن « العداثة » في الشعر – وقد أفردت  
لها عددا بكامله (١) – تتكلم عن ثقة واختصاص  
وتنطلق من منطلق عربي سليم واخلاص وفهم  
للعداثة عرف بهما صاحب المجلة أدونيس وعقدت  
له الريادة فيما منذ زمن ٠ ٠

وبعد ٠ ما هي العداثة باختصار ( وفي الشعر  
خاصصة ) ؟  
– أن يكون الشاعر ساخرا من كل زيف وكل  
انحراف في التراث ٠ ٠

---

(١) العدد رقم ٣٥ الصادر في اواخر حزيران ١٩٧٩ ٠

— أن ينشغل بفنه بدلاً من انشغاله بالآخرين ..

— أو هي حسب تعبير ياسر داغستانى (١) : « الانفصام عن الماضي وازدراء التراث » وهاده تهمة من الغير ، وليس مبدأ من مبادئهم . غير انها — على أي حال — تهمة مقبولة لدىهم اذا كانت تعنى : الغلق والابداع ، شرط ألا يكون ذلك الانفصام كليا .

— والعدائة كلف بالسبر وريادة آفاق لم يردها السابقون .

— وهي التمرد على الثوابت المطلقة . أو ما سميناه مقدسات في الفكر والفن والمجتمع والدين والسياسة ، محروم تجريعها أو النيل منها أو ابطالها ..

— وهي تلك الروح الرومانسية العاشقة لكل جديد الباسقة على كل قديم المتباعدة في هيكل الطهارة والجمال ، والعقل ، تعبدًا صوفيا صافيا لا دنس فيه ولا اثرة ، ولا عودة ..

---

(١) انظر مجلة « موافق » عدد ٣٥ ص ٩٧ .

- وهي بالتالي ذالك الاحساس العميق بالقهر  
الكوني ، ومساوية الوجود .

- وهي التعبير عن ذالك الاحساس العميق بلا  
جدوى الحياة وتوليد الحياة . . فكل شيء فيها  
لا جديد فيه . . ومن يولد الحياة ( أي من يتزوج  
مثلا ) فكأنما يكرر الحياة . . والتكرار شيء  
بليد . . فكيف بتكرار التكرار !!

وهذا صلاح عبد الصبور - أحد رواد الحداثة  
في مصر - يعبر عن هذا الاحساس بقوله :  
يتمحور بعض المكروريين الى أصوات . .

أو أنقام أو أشعار . .  
لakan هدير الزمن الدوار . .  
يبتلع الزامر والمزمار . .  
يتمحور بعض المكروريين الى طبل منفوخ . . .  
لكن ما تبته الصحف اليومية وال Guilleries . .  
ينساه التاريخ . . .

وهاكنا يسقط بنا صلاح في هوة العدم القاتم  
( خاصة في مجموعته الاخيرة : الانبياء المهزومين )  
بلا أمل . . ولا سبيل الى أن نترك رسما على جدار

أو خطأ فوق ديباجة أو نفما في أوتار كمان .. أو ذكرى في خفقات قلب .. أو خفقة طين على وجه الفضاء على حد تعبير صلاح نفسه .

فيعود الشاعر من رحلته مع الناس والأشياء – تماما كما عاد المعربي من رحلة الشباب الى بغداد – عاد ليغمض عينيه عن كل ما رأى وسمع وتالم وفجع – عاد ليبحر هذه المرة في ذاته وقبل أن يمل الا بحار غنانا ألمه وفجيعته بكل ما ومن حوله بعد أن أمدته الرؤيا الانسانية ببعض قبس نوراني مؤمن بالانسان .. الانسان الاسير المستغل المها ..

عاد الشاعران لينسجا لنفسيهما عالما شعريا خاصا وزاوية خاصة يطلان بها على ... تلك القصور الاسطورية التي حلم بها عبد الصبور ورثى لها أبو العلاء .. كيف هانت على الشعرا .. الأذلاء ..

لا أدرى لم ساقني الكلام عن العداثة الى هذه المقارنة بين شاعر المعرة وشاعر الطليعة في مصر .. لعله هاجس العداثة وتأكيد وجودها عندهما .. لكن لم يقفز الى ذهني عبد الوهاب البياتي مثلا

أو بدر شاكر السياب أو نازك .. إنها آفة التهافت في المشاعر أو تداعي الأفكار أو شيء من هذا القبيل ... وليرفر لـ القراء ذلك ... بقى أن يعبر المعرى عن مثل ذلك الشعور المأساوي وهذا الهاجس الذي يصلح بصاحبه حد الهذيان .. أو المرض ..

وأبو العلاء يصلح به الهاجس حد المرض .. والشعور بثقل الحياة وكابتها ومجانة العيش فيها والغموض الأبله الذي يلف البداية والنهاية ..

لن أدلل هنا بمقتضفات من لزومياته أو شذراته لكنني سأفعل ذلك عند نشر صحائف شعره بين يدي متذوقاً ومتعللاً .. مكتفياً - هنا - بالقول ان الحداة عند المعرى تكمن في :

١ - الموقف المبدئي الرافض لكل الاعراف والعائق البشريّة ، وهو موقف يسلخه عن عصره ليقذف به الى العصور الحديثة : عصور التأمل والضياع والرفض ..

٢ - امتياز شعره بالصدق والعفوية وتوتر الصورة وضبابية الالوان الصادرة عن انسان

أعمى لكنه مبصر .. و هنا تكمن مأساوية وجوده التي عبر عنها شعره الشاعر مجسدا احساس الشاعر العميق بالغرابة والضياء والعزلة القسرية التي جاهد كثيرا ليحد من قسريتها وقوتها باستقباله للمعجبين والدعاة والطلاب ، وان كان ذالك منه على حذر وترى ث شديدين ..

٣ - ابعاده عن كل ما يزري بكرامة الشاعر ودخوله مملكة العقل والاحتماء به ، وريادته لآفاق و موضوعات شعرية لم يتطلع اليها خيال شاعر من شعراء عصره . كما في رسالة الغفران رغم الاشغال اللغوية التي رزح تحتها ذالك الخيال العلائي المجنح . . .

وبقدر ما قرب أبو العلاء مما نسميه اليوم معاصرة أو حداثة أو تخط .. أو قوة حضور .. في شدراته وقصائده التأملية الحرة .. بقدر ما سقط في اللزوميات سقوطا مريعا .. حيث بدا أسيء العصر وتعقيدات العصر اللغوية التي تبلغ أحيانا كثيرة حد الأجاجي والطلاسم في عبث كلامي لا طائل تحته .

انها آفة العصر كما قلنا .. لم يسلم منها أبو العلاء .. بل على العكس كان عليه ألا يسلم منها لتحميء من أدعياء اللغة والأدب ولি�حار بهم بسلاطهم وليرقتل بها أوقات فراغه – وما أكثرها –

٤ – أبو العلاء من الذين جار عليهم القدر وسحقهم المصير المحتوم .. فهل نعتبره – في هاده الحال – بطلاً مأساوياً ؟

كلا .. فليس كل من جار عليهم القدر يعتبرون أبطالاً مأساوين .. والا لكننا جميعاً أولئك الابطال لأننا – كلنا – ضحية القدر .. البطل المأساوي هو الذي يخرج من "بيتنا شاهراً سيفه أو قلمه أو شاحداً روحه وقلبه وعقله مستعداً للوثوب على .. القدر .. متهدياً المصير هازئاً بذاته القهر الكوني والجبر الحيaticي الذي يراد له .. البطل بتعبير آخر هو صاحب ردة الفعل أمام المحنـة .. صاحب التحدي الكبير .. بالكرياء .. بالرفض .. باحتضان العقل .. فكيف اذا كان هاذـا البطل شاعراً .. سلاحـه العقل والخيال والعرف الناري المتوفـز ؟!

كان أبو العلاء بحق هو هاذا البطل المأساوي  
 الذي أفرزه القرن الرابع الهجري وكان شاهدا  
 على انهيار كل شيء فيه .. ممثلا قمة التحدي أمام  
 ذلك الانهيار وذالك الضياع .. بالكلمة الشاعرة  
 الساخرة .. من انسان أقام لنفسه عالما خاصا  
 ومفهوما خاصا للحياة والآحياء .. لا يستوي في  
 هاذا وكبار الابطال المأساويين في تاريخ الأمم  
 والأديان : كابليس الرمز المأساوي للتحدي البشري  
 أمام لعنة القدر وسوء المصير ، أو النبي ابراهيم  
 رمز الطاعة أمام الابتلاء .. وانتيغونى رمز  
 الانسحاق العتمي تحت قدمي المصير المفجع؟ ! (١)  
 وأوديب في نهايته المفجعة الكئيبة الذي قابل التحدي  
 بالتحدي مع علمه بأن هاذا التحدي هو جزء من  
 مصيره وان كبرياته ستنتهي به – وقد انتهت – الى  
 الدمار واليأس والموت الزؤام ..

في رأيي ان أبو العلاء لا ينتمي معهم فحسب بل  
 يفوقهم مأساوية وتحديا واسعا وتأثيرا .. كان  
 أبو العلاء أكبر محاور للموت يتحدى به الحياة

(١) انظر كتاب نقد الفكر الديني ده صادق جلال العظم ص ١٠٦ -  
١٠٧ دار الطليعة - بيروت ١٩٧٠ طه ثانية ،

وعدمية الوجود . . ألا يكفيه بهذا حداثة في الروح  
وال موقف وال سلاح ؟ ! . .

### أبو العلاء والفلسفة :

هل صحيح قولهم انه فيلسوف الشعراء وشاعر  
الفلسفه ؟ أم ان هذا النوع من الا زدواج اللفظي  
أو الطباقي هو الذي استهوى مطلق هذا القول دون  
أن يراعي الحقيقة ؟

الواقع ان في هذا القول كثيرا من ضلال الحقيقة ،  
لا سيما اذا قلنا مع بلايك بأن « الشعر أداة لنقل  
الفلسفة » . خاصة تلك الفلسفة الصوفية القائمة  
على التوحيد بين الروح والجسد وبين الواقع  
والخيال .

وما كان شعر أبي العلاء شيئاً سوى ذلك : كان  
كما نعلم أداته الوحيدة للتعبير عن « تأملاته » في  
الكون والكائن والدين والمصير . أي تعبيرا عن  
فلسفته الخاصة ونظرته الى قضايا الانسان والمجتمع  
والعادات وال المقدسات . الا أنها فلسفة مضطربة اذا  
جاز التعبير . أي انها لا تشكل عند أبي العلاء  
نظاماً موحداً لآرائه وموافقه .

أبو العلاء - بهذا الاعتبار - فيلسوف اللحظة  
أمام حقيقة من حقائق الوجود أو المجتمع : يراها  
بكل صفاتها وعمقها بعد أن يعرinya من شوائبها  
وستائرها الكثيفة . فقد كان قادرا على الفوضى  
والكشف . . لكنه لم يكن قادرا على الاحتفاظ  
بمكتشفاته وتنظيمها .

وحين أعلن هوغو وأتباعه من الرومانسيين أن  
الشاعرنبي كان أبو العلاء أسبقهم بآلف عام إلى  
إعلان ذلك : أعلن أبو العلاء نبوة العقل . وأعلن  
هاؤلاء نبوة الشاعر . وهم أن اختلفوا مع فيلسوفنا  
في تقديس العقل إلا أنهم لم يختلفوا معه في نبوة  
الشاعر . .

و واضح أنهم لا يعنون بالنبوة هنا ان الشاعر  
صاحب رسالة لهداية البشر . . بل باعتباره إنسانا  
متميزا ، عليه أن يعاني ما عاناه الأنبياء من صراع  
ذاتي وانسحاب روحي للحصول على نعمة الكشف  
والإلهام . . معاناة قد تصل بالنبي إلى أن يرى الموت  
سبيله الأفضل إلى المعرفة . .

والرومانسية كالفلسفة : سعي دؤوب وراء

الحقيقة ووراء المجهول . وتخطي ظواهر الاشياء  
طلبا للوحدة العميقه .

فاما كان أبو العلاء رومانسي النزعة بشكل  
أو باخر فهو فيلسوف بشكل أو باخر . . لاكته يؤمن  
بالعقل اماما وهاديا ونبيا وهم لا يؤمنون فهو  
ـ اذن ـ ليس فيلسوفا رومانسيا وحين يكفر  
بالعقل كما كفرو وأمنوا بالوحى والالهام دون  
وساطة العقل كان مثلهم فيلسوفا . . .

وعلى هذا نستطيع أن نسميه فيلسوفا في رسالة  
الغفران حيث تسلح بما تسلح به الرومانسيون  
المحدثون : الخيال والنقد والهدم والتمرد على  
القيم وال المقدسات . . فيلسوف السخرية على  
الأقل . .

أما في اللزوميات فهو ليس بفيلسوف على  
الاطلاق حتى ولا بشاعر . . الا اذا عدتنا العبث  
اللفظي والنظم الكلاسيكي المعقد شعرا أو فلسفه .  
هذا من حيث التقييد الأعمى بالقافية والروي .  
اما حين يطغى العقل في اللزوميات على آلية التعبير  
ويسيطر الفكر التأملي والعاطفة فان أبو العلاء

يرتفع عن مستوى التعبيرية المعقدة ويتحرر من ثقل اللغة الى ذروات الابداع حيث يروح يتعاطى مع الحقائق مباشرة .. مع الناس .. مع الله .. والوجود والمصير مؤمنا حينا .. شاكا وساخرا أحيانا .. دون عائق لغوي الا عائق الروي وما قبل الروي .. عاهة او صفعة لم يستطع أبو العلاء التحرر منها .. وكأنها - في رأيه - سلاح من أسلحة التحدي والاستعلاء .. كما سبق القول .

والشاعر يختلف عن الفيلسوف في أنه يدرس الأشياء كما هي وكما يجب أن تكون .. أما الفيلسوف فلا يهمه كيف كانت وما ستصبح بل يتناولها هي ثم يتناول جزئياتها ويبحث في ماهيتها ونوعيتها وعناصرها .

وليس أبو العلاء أمام الأشياء مفسرا ولا محللا بل هو كفيره من الشعراء متذوق ومتآثر ، ومسجل موقف قد لا يلتزم به . فهو ليس بفيلسوف بالمعنى الكلاسيكي الدقيق للكلمة

وخلاصة القول : ان أبو العلاء باعتباره شاعرا شخصانيا وعقلانيا أي انسانا « عائدا الى ذاته » متحررا من الماضي وكل ما ومن يمثل هذا الماضي ،

يبرز فيلسوفا كاملاً بهذا الاعتبار خاصة حين ينتهي إلى رفض وجوده المأساوي لكنه بعد انه « ملقى في المعیط مجرداً من كل مرسي » على حد تعبير أدونيس ملقى بلا اختيار .. منداح في وسط الدائرة الوجودية الجهنمية .. بلا أمل في العودة أو الخلاص .. وأبو العلاء يجب نفسه دائماً في حالة التمييز والتفرد واللانتماء .. انه انسان لا منتم بكل ما في هذه الكلمة من معنى فلسفى حديث وبهذا الواقع القسري الذي هو فيه .. أو الذي « لم يكن له شأن في اختياره » كما يقول هيديفر ، يجد أبا العلاء نفسه وجهاً لوجه أمام عالم عدائى يهدد ذاته باستمرار ، وعليه باستمرار أن يجابهه .. يرد عليه .. لا لكي يربعه .. بل لكي لا يخسر ذاته وعقله ..

وحسبي أنه حين يكون في دائرة الفكر والعقل والتأمل والحكمة والابداع يخرج نهائياً من دائرة الشعراء التقليديين الصغار ، ويقرب جداً من الفلسفة .. الفلسفة التي كانت ولا تزال تطرح هذا السؤال : من أين والي أين ؟ ماذَا وراء الحجاب؟ وهذا الانسان من هو وما مصيره .. وهذا الوجود ما عناصره وما قيمته .. والجواب : لا جواب ..

ويستمر اللهاث وراء السراب : الفيلسوف مغور  
بالعقل والشاعر مبهور بالحس وبين غرور  
الفيلسوف وانهار الشاعر وقف أبو العلاء معلنا  
نهاية القبول في الشعر العربي ، وبداية الرفض أو  
التساؤل (١) .

ألا يعتبر أبو العلاء بهذا .. وبهذا خاصة  
فيلسوفا .. لا سيما حين يخفي ذاته ويهدى به ..  
لأنه - انصافاً للحقيقة - فيلسوف بلا طريقة أو  
منهج ..

اذن هو فيلسوف الشعراة الى حد كبير ، وشاعر  
الفلسفه اذا صح التعبير .. وليس مع لنا أدونيس  
أن نسميه فيلسوفا بلا طريقة بعد أن أعطاه كل  
خصائص ومنطلقات الفيلسوف ما عدا الطريقة  
والمنهج (٢) .

## المؤلف

---

(١) على حد تعبير أدونيس ، انظر كتاب ديوان الشعر العربي -  
الكتاب الثاني - لادونيس ص ٦٨ - ٦٩ - المكتبة العصرية  
صيدا - بيروت ١٩٧٤ .

(٢) ديوان الشعر العربي - الكتاب الثاني - ص ٦٩ .

## حياته :

طراها ربیعان .. بينهما خريف بارد ..

هو أحمد بن عبد الله بن سليمان بن محمد بن سليمان التنوخي . ولد في معرة النعمان (١) يوم الجمعة عند مغيب الشمس أواخر شهر ربيع الاول سنة ٣٦٣ هجرية ، ١٦ كانون الاول ٩٧٣ ميلادية . أصيب بالجدرى بعد أربعة أعوام من مولده فذهب بصره : غشي يمنى عينيه بياض وكانت نادرة (٢) ، وانطفأت اليسرى تماما وكانت غائرة .. لم يعرف من الألوان سوى الأحمر وهو لون الثوب الذي

---

(١) وهي بلدة صغيرة في سوريا قرب حماه وشيزر . منسوبة إلى النعمان ابن بشير الانصاري والي حمص الذي تدبرها زمن معاوية المؤلف فنسبت إليه .

(٢) بارزة .

ألبسه يوم أصابه الداء (١) وقد ظل وجهه مجدورا طوال عمر امتد - على كره منه - نيفا وخمسة وثمانين عاما : ( من ٢٧ ربیع أول ٣٦٣ الى ١٣ ربیع أول ٤٤٩ ) . أما جسمه فكان نحيلا منذ النشأة ، وزاد نحوأ أيام لزم محابسه الثلاثة وحرم على نفسه أكل اللحوم من أي نوع ، وببيض الحيوان ولبنه، شيمة قدامي فقراء الهند ودراويش الصوفية . ودامت نباتيته سبعا وأربعين سنة ، أللذ حلاوة لدبه التي وأشهر طعام العدس ..

### أهلة وعشيرته :

جمعت أسرته الى كرم المحتد سمو المنزلة . فقد اشتهر منها نجباء تقلدو مناصب قضائية عالية في المرة وخلب . من هؤلاء جده سليمان قاضي المرة ، ثم أبیر بکر عم أبي العلاء ، ثم أخوه أبو محمد عبد الله والد أبي العلاء ، ثم أبو المجد محمد أخو أبي العلاء الاکبر . وكان شاعرا متزهدا . وأخ آخر هو عبد الواحد وكان شاعرا غزوا ..

---

(١) مع ان هاذا الثوب كان بلون العصفر وهو اقرب الى اللون الاصفر منه الى الاحمر ،

وكان من أبناء اخوته وأحفادهم علماء وفقهاء وأدباء وخطباء أبرزهم محمد بن عبيد الله الذي أدرك عم أبيه أبو العلاء وروى عنه أشعاره وكتبه . وكان قاضيا في المعرفة الى أن دخلها الصليبيون سنة ٤٩٢ هـ (١٠٩٨ م ) (١) وقبل كل هؤلاء أبوه عبد الله الاديب اللغوي الفقيه الشاعر الذي أحاط ابنه بعناية خاصة نظرا لعماه المبكر ولما توسّم فيه من الخير والنجابة فعمله مباديء اللغة العربية وأدابها وأشعارها . فلا عجب أن يكون أبو العلاء ما كان ، فهو من بيت علم وجاه ودين وأدب ولغة . وقانون الوراثة يحتم ذلك . فالعجب اذن لا يكون أبو العلاء كذلك . لا سيما وهو بين عمومة وخوّولة متأثر نعيب . فكيف « تمشي القوا في تحت غير لواء » هذه العائلة الكريمة الشاعرة ؟ أيمكن أن « تسلبها العز » قبيلة مهما عظم شأنها وبأسها ؟ وهل يسير أحد في بادية السماوة الا وقومه له حافظون ؟ (٢) وحق لفتى كأبي العلاء أن يفتخرون بأهله وعشيرته من آباء وأجداد وأخوال . حتى جدته لأبيه كانت من رواة الحديث والشعر .

(١) انظر دائرة المعارف م ٤ ص ٤٥٦ .

(٢) انظر ابو العلاء المعربي - اعلام العرب ٣٨ ده بنت الشاطئ من ٧

أَمَا أُمِّهُ، فَمَا دَارَ حَدِيثٌ فِي الشِّعْرِ الْعَرَبِيِّ عَلَى لِسَانِ شَاهِنْ بَأْخْلَى وَلَا أَحْنَى مَمَادَارَ عَلَى لِسَانِ أَبِي الْعَلَاءِ وَلَا كَانَ أَشْهَى وَلَا أَشْجَى مِنْ رَثَائِهِ لَهَا . اَنَّهُ حِينَ يَذْكُرُهَا فَكَذْكَرُ صَوْفَى حَلَ فِيهِ رَبِّهِ أَوْ كَمْتَبْدِ مَتَهْجَدٍ يَسْبِحُ بِالْأَلَاءِ خَالِقَهُ صَبَحَ مَسَاءً وَلَا يَمْلِ . يَذْكُرُ كَيْفَ كَانَتْ تَأْخُذُ بِيَمْنَاهِ . . . وَكَيْفَ كَانَتْ تَرْعَاهُ فِي بَلْوَاهُ وَكَيْفَ كَانَتْ فِي طَفُولَتِهِ تَحْتَضِنُهُ وَتَسْمِي عَلَيْهِ حِينَ تَرْضَعُهُ، وَتَقْرَأُ آيَاتَ الْكَرْسِيِّ وَتَعُوذُ مِنَ الشَّيْطَانِ (١) .

أَمَا فَجِيعَتِهِ فِيهَا فَقَدْ كَانَتْ تَارِيخِيَّةً قَضَتْ عَلَى آخرِ أَمْلِ لَهُ فِي الْحَيَاةِ وَكَانَتْ نَقْطَةُ التَّحُولِ الْكَبِيرِيِّ فِي مَسِيرَتِهِ وَسِيرَتِهِ . فَهِيَ الَّتِي قَرَرَ بَعْدَهَا الْاعْتِكَافُ وَلِزُومُ الْمَحْسِينِ : الْثَّلَاثَةِ . . . مَطْلَأً مِنْ خَلَالِ الْفَجِيعَةِ عَلَى النَّاسِ . . . يَرَاوِدُهُ طَيفُهَا كَلِمَا عَاوَدَهُ الْعَنَيْنِ إِلَى الصَّفَاءِ وَالنَّقَاءِ وَالْبَرَاءَةِ . . . حَنِينٌ بَدَأَ فِي غَرْبَةِ أَبِي الْعَلَاءِ فِي بَغْدَادٍ أَمْلَا وَاعْدَاً . . . مَوْصُولاً بَيْنَ حَيَاتَيْنِ . . . وَمَا أَحْلَاهُ ! وَحَنِينٌ مِنْ جَانِبِ وَاحِدٍ بَعْدَ فَرَاقِهِ الْأَبْدِيِّ . . . وَمَا أَمْرُهُ ! . . .

حَنِينٌ تَطْفَئُهُ « قَطْرَةٌ مِنْ مَاءِ الْمَعْرَةِ . . . » لَكِنْ

(١) المَصْدُرُ نَفْسُهُ ص ٤١

الحنين الى الطيف بعد الموت لا تطفئه ينابيع الدهور  
 .. ويبقى الطيف ماثلا نصف قرن .. وفؤاد  
 الابن لا هشا كل العمر .. بلا عزاء ولا سلوى ..  
 ويما سلوة الايام موعدك العشر ..  
 موعد والله بعيد ... (١)

كنينته :

لم يتزوج أبو العلاء فلم يأت العلاء الابن ..  
 فمن أين جاءته هذه الكنية ومن كناه ؟

التاريخ لا يذكر شيئاً من أمر هذه الكنية مع ان  
 التاريخ قد ياماً وحديثاً لم يهتم بأديب أو متفلسف  
 كما اهتم بأبي العلاء . غير ان أحداً من المستشرقين  
 أو المؤرخين العرب القدامى لم يهتم بكشف الغطاء  
 عن كنينته وأسبابها .. وأغلبظن ان انه هو الذي  
 كنى نفسه بها ليرمز بها الى استعلاء نفسه بنفسه  
 دون أن يكون الولد هو الذي يعلوها أو يسمو بها ..  
 وإذا تباهى الوالدون بما ولدو ، فان المغربي يتبااهي  
 بالعلاء - الرمز ، لا بالعلاء - الولد ...

(١) اما اسم هذه الام فقد فتشنا طويلاً في ايات المراتجع فلم نعثر  
عليه سوى انها « بنت محمد بن سبيكة » المصدر السابق من ٤٦٠

وإذا كان غيره من أهل أو معجبين قد لقبوه به  
فقد أشاروا إلى حقيقة هذا الإنسان الذي أراد أن  
يكون له كباقي الناس لقب أو كنية تشير إلى شرف  
ذاته وسمى نفسه فقبل بالعلاء ابنا وهو الذي لم  
يرض بالدون يوماً .. وأنا أصر على أنه هو الذي  
لقب نفسه بأبي العلاء أو أوصى به ، وإن كان هو  
قد علق على ذلك بقوله :

دعيت أبي العلاء وذاك مين  
ولكن الصحيح أبو النزول

فهذا من باب التواضع وميل منه إلى احتقار كل  
ما يشير إلى الكبراء أو التسللي المصطنع والتباهي  
الاجوف بالكتني والألقاب ..  
أستاذوه :

يكاد يكون أبو العلاء أستاذ نفسه قبل أي أستاذ  
آخر فلم ير مستمعاً إلى من يأخذ عنهم فحسب بل  
مناقشها ومحاوراً ، سوى أبيه وأمه وجده وجده (١)  
وأخيه فقد أخذ عن هؤلاء أخذ الراهن الخاشع  
المستوحى ، ينهل من معينهم رحيقاً دينياً صافياً

---

(١) وهي أم سلمة بنت الحسن بن اسحاق ابن ببل المعربي ..

وトレبيه عالية تتناسب وشرف منزلته وكريم محتده  
وتتلاءم مع ما كان عليه من سمو نفس وعلو همة  
وطموح لا حدود له ٠٠

أما مشايخه ومقرؤوه القرآن فكانوا جماعة ممن  
شهره بالقراءات السبع ٠ ورواية الحديث أخذها  
على أبي زكريا بن مسعود المعربي وأبي الفرج عبد  
الصمد الفرير الحمصي ، والقاضي أبو عمر  
عثمان الطرسوسي وسواهم من رواة الحديث الثقة  
في المعرفة وحلب ٠

وعلوم اللغة والنحو عن أبيه أولا ثم عن أبيه  
بكر بن مسعود النحوي وبعض كبار تلامذة ابن  
خالويه في حلب (١) ٠

وحين رأى منه أبوه ذكاء حادا وذاكرة عجيبة  
واستعدادا تاما للتلقي تشجع ومضى به الى حلب  
ـ وفيها أخواله القضاة الاغنياء ـ وهناك تلقى  
النحو على محمد بن عبد الله بن سعد النحوي ٠

---

(١) نذكر بأن ابن خالويه كان هربا لسيف الدولة فهو من علماء اللغة  
والادب الكبار ٠ ولم يكن احد سواه يستطيع الوقوف في وجهه  
المتبنبي من حيث التبحر في اللغة والادب والنجوم ٠

ـ هاذا الاخير كان أحد رواة أبي الطيب ـ فروى مرة  
على مسمع أبي العلاء في حلب وكان لا يزال حدثا  
نصيدة للمتنبي مطلعها :

أزائر يا خيال أم عائد  
أم عند مولاك انتي راقد  
فلمما وصل الى قوله :

أو موضعا في فناء ناحية  
تعمل في التاج هامة العاقد

اعترضه أبو العلاء الفتى وقال :

أو موضعا في فتان ناجية ( لا فناء ناحية ) ( ١ )  
وحين تحقق ابن سعد وجد أن الصواب ما قاله  
أبو العلاء ..

وهذا دليل على قوة ذاكرة أبي العلاء الذي بكر  
في الحفظ والخزن ـ ولا عجب فهذا ظاهرة  
عالجها علماء النفس الحديث فوجدو أن الحواس

---

( ١ ) الفتان غشاء من أدم يوضع فوق الرحل والناجية الناقية السريعة،  
انظر : أبو العلاء المعربي ده بنت الشاطئ - اعلام العرب رقم  
٣٨ ص ٣٧ - مصر ١٩٦٥ ـ

اذا تعطلت احداها أغنی ذلك الحواس السليمة  
الباقيه .. لا سيما العينان : هاتان الباقستان  
المنفتحتان على العالم الخارجي بكل أشكاله وألوانه  
وحركته وصخبه وهمسه وايقاعاته .. اذا تعطلتا  
وفرتا التأثير بكل هذا وانقلب الأعمى مبصرا بشكل  
آخر : مبصرا بأذنيه ويديه ومنخريه .. بل بكيانه  
كله .. فيرى ما لا يراه المبصرون .. وعلى نحو  
أعمق ..

أما الذاكرة أو الحافظة وهي قوة هائلة من  
قوى النفس فنصيبها أوفر من انطفاء العينين ..  
لأن ما يعطل غناها بالمعلومات انشغال العينين  
المبصريتين بالخارج .. برأوية الاشياء والتعامل  
معها ..

وهاكذا ما رأينا ولا سمعنا بضررير موهوب الا  
وكانت ذاكرته من أقوى وأغنى الذواكر حفظا  
 واستيعابا .. حتى اتنا لا نكاد نصدق - نحن  
المبصرين - ما يروى عن أعاجيز ذاكرة أبي العلاء ..  
لا سيما اذا كنا نجهل علم وظائف الاعضاء وارتباط  
عصب كل حاسة بمكان ما من الدماغ وتأثير هذا  
الارتباط على الدماغ نفسه وبالتالي التفكير ..

حيث يبدو الدماغ - كشرطى المرور - منهمكا  
دائما بتوزيع حركة السير . والعينان طريقان  
هامان يكثر عليهما السير والازدحام .. فاذا سدت  
هان على الشرطي تنظيم السير على الطرق الفرعية  
الأخرى على ما فيها من زحمة وحركة ..

وسواء كان تصحيح البيت الآنف الذكر دليلا  
على قوة ذاكرة أبي العلاء أو دليل فطنة ودقة  
ملاحظة فان أخبار ذاكرته العجيبة تملأ كتب السير  
وجعة الرواة . ونحن لا ننكر عنصر المبالغة من  
أجل التشويق في ما يذكره الرواة عن ذاكرة أبي  
العلاء الا أن الثقة منهم يررونها على وجه التأكيد  
والجزم :

### أعاجيب الذاكرة :

رحل أبو العلاء في صباحه الى انتاكية وتردد الى  
مكتبتها يحفظ ما فيها . قال ابن منقد وأكده ابن  
العديم في « الانصاف » :

كان بانتاكية خزانة كتب وكان الخازن بها  
رجالا علويا ، فجلست يوما اليه فقال : قد خبأت لك  
غريبة ظريفة لم يسمع بمثلها .. صبي دون

البلوغ ضرير يتردد الي ، وقد حفظته في أيام  
قلائل عدة كتب ، وذالك لأنني أقرأ عليه الكراة  
والكريستين مرة واحدة فلا يستعيد إلا ما يشك فيه ،  
ثم يتلو علي ما قد سمعه كأنه من محفوظه . قلت :  
فلعله يكون يحفظ ذالك . قال : سبحان الله ! كل  
كتاب في الدنيا يكون محفوظا له ؟ وان كان ذالك  
كذاك فهو أعظم . . . .

ومهما يكن من أمر هذه الرواية وصحتها وان  
انطاكيه يومها كانت بيد الروم (١) فهذا لا ينفي  
ما تواترت الاخبار به عن غرائب تلك الذاكرة :

قال بعض مؤرخيه ما خلاصته : ان أبي العلاء  
استمع في الشام الى شاعر دمشقي ( لعله الوأواء  
الدمشقي توفي حوالي «٣٩٠هـ» ) فأعجبه فصاح به  
 قائلا : أنت أشعر من في الشام . . . وتمر الايام  
والاعوام فيستمع أبو العلاء وهو في بغداد الى شاعر  
يلقي قصائده فعرفه من أسلوبه ونفسه فصاح به  
 قائلا : ومن في العراق . . . فاذا به الشاعر ذاته  
الذي استمع اليه في دمشق !! . . .

(١) من سنة ٣٥٨ اي قبل هولد ابى العلاء الى ٤٧٧ وبعد وفاته  
بـ ٤٨ سنة .

وقيل انه من قبل اعتزاله ببادية السماوة أو  
بادية الشام (١) وحين وصلت به راحلته الى شجرة  
ضخمة في الطريق قال له مرافقه : ها هنا شجرة  
فاحفظ يا سيدى هامتك قليلاً . ففعل . . .

وتمر الايام والاعوام وتقتلع الاعاصير الشجرة  
الضخمة . . . وتموت الراحلة . . . لكن أبا العلاء  
لا يموت شيء في ذاكرته . . . يمر يوماً في رحلة  
ثانية على الطريق نفسها وحين يصل الى المكان  
الذى حفظ فيه هامته تحت الشجرة يكرر العركة  
نفسها . . . فيتعجب المرافق ويسأل سيده عن السبب  
فيقول : لأنها هنا شجرة . . . أليس كذلك ؟ فينكر  
المرافق ولكن أبا العلاء يصر . . . ويبحث المرافق في  
الرمال فيجد جذع الشجرة لا يزال . . . ! مع ان  
أبا العلاء يخاطب الانسان قائلاً :

سميت انسانا لأنك ناسي . . .

أما هو فلا ينسى . . . لعله من طينة فوق مستوى  
البشر . . . ربما فالمواهب والعدوسر الكبرى ترتفع  
بالانسان عن مستوى العادي من البشر . . . بل هو :

---

(١) وكان في طريق عودته من بغداد الى المغيرة .

في الواقع ، قانون التعويض « الذي يمنح الاحساس الداخلي ما فقده الاحساس الخارجي من قدرات » (١) .

أما سهولة قوله الشعر الصعب فحدث عنه ولا حرج وهذه اللزوميات بين أيدينا خير ناطق على ذلك . و اذا كان أبو العتاهية « يتناول الشعر ( السهل ) من كمه » كما قال ، فان أبا العلاء يتناول الشعر الصعب من جعبته وذاكرته الزاخرتين بكل غريب من غرائب المضامين والأساليب والقوافي » .

روى بعض مؤرخيه حكاية خلاصتها : ان أهل حلب سمعوا بذكائه وهو صغير ، فسافر جماعة من كبارهم لينظروه ويتمتعوه . فقال لهم : هل لكم في المقاافة في الشعر ( أو التقافية المعروفة حتى اليوم ) فجعل كل واحد منهم ينشد بيتا ، وهو ينشد من حفظه بيتا على قافية ، حتى نفذ حفظهم فقال : أتعجزتم ان تعمل الواحد منكم بيتا عند الحاجة اليه على القافية التي يريد ؟ قالو : فافعل أنت ذالك . فجعل كلما أنشده واحد منهم بيتا ،

---

(١) انظر : ابو العلاء المعربي : متأمل في الظلمات لادوار امين البستاني ص ٤٦ سلسلة المصايب - بيت المحكمة - بيروت ١٩٧٠ .

أجابه من نظمه على قافية البيت ، حتى قطعهم  
جميعا ! (١) .

في الواقع ليس عجيبا ولا مستغربا كل هاذا من  
أعمى كأبي العلاء سلاحه في ذلك الزمن السيء  
ذاكرته يختزن فيها ما يدخله ليوم اللقاء .. مع  
الشهرة والجد الأدبي والاستاذية و .. التحدي ..  
الكبير ..

ثم ان الطريق الوحيد لدى الاطفال العميان في  
الشرق – كما يقول طه حسين – « هو طريق الدرس  
وتحصيل العلم » فينصرفون بكل همتهم الى ذلك ..  
ليخرجوا من ظلماء الحياة وظلم الاحياء موفوري  
الكرامة مزودين بهذا السلاح الماضي الذي لا يقهر  
ولا يفل .. وهذا تماما ما فعله المعربي ونجح فيه  
إلى حد بعيد ..

وفي شمالي سوريا نزل أبو العلاء في دير  
الفاروس وأخذ عن أحد الرهبان العلماء بعض

---

(١) انظر كتاب : أبو العلاء المعربي للدكتورة عائشة عبد الرحمن -  
بنت الشاطئ - اعلام العرب رقم ٣٨ ص ٤٠ - وزارة الثقافة  
والارشاد القومي - المؤسسة المصرية العامة ١٩٦٥ .

مبادئ الفلسفة اليونانية وعلوم الاقدمين مما جعله يشكك في حقيقة دينه والاديان الأخرى . كما وقف أبو العلاء على تعاليم المسيحية واليهودية وقوفا عابرا ، فأضاف كل ذلك إلى ما كان يعرفه عن الديانات الشرقية من مجوسيّة وزارادشتية وصائبية وبرهمية (١) . مما كون لديه مواد شكه فيها جمِيعا . ولعل ذلك عائد إلى عدم تعمقه في دراستها ، أو لما كان يراه من زيف رجال الدين في عصره واختلافهم وتناحرهم واتخاذهم الدين وسيلة للكسب الرخيص والتغريب بالناس . واستفلال الضعفاء منهم .

قلت قبل قليل إن أبو العلاء كان أستاذ نفسه بمعنى أن الدين أخذ عنهم كانوا قلة والوقت الذي أنفقه معهم كان قليلا بالنسبة إلى الوقت الذي أمضاه في بغداد وحلب واللاذقية مع الوراقين ودور العلم وخزائن الكتب يستمع إلى خازنيها يقرأون عليه الكراريس تلو الكراريس وهو يلتهمها التهاما . ثم ينطلق من منزله في بغداد « حاضرة الدنيا » كما يصفها الزجاج محاورا كل صاحب علم أو فرقة أو ناد . ولو قدر له أن يستمر في ارتياه نادي

---

(١) والبراهمة من أهل الهند يحظرون ذبح الحيوان ويجددون الرسل .

الشريف المرتضى ويبقى الود والاعجاب موصولين  
بين الرجلين - كما كانا باديء الامر - لكانه لأبي  
العلاء صولات وجولات في عالم الشعر والأدب  
والنقد ولكان أفاد واستفاد كثيراً .. غير أن  
أرستقراطية النادي حالت دون ذلك وحولت مجرى  
حياة أبي العلاء : فمن اقبال على العلم والحياة في  
بغداد ومن صحبة ودودة لأهلها الذين كانوا كما  
يصفهم الزجاج « ملائكة الارض للطافة أخلاقهم  
وخفة أرواحهم » وتبعددهم وشدة اهتمامهم  
واعجابهم بأبي العلاء .. من كل هذا الى نفور  
« وقرف » واعتزال .. ولا نقول .. الى يأس  
وتشاؤم وانقطاع .. فقد كان أبو العلاء بعيداً  
عنها كلها وهو الذي أقبل بكل جوارحه على الدنيا  
والناس لا لستر العجز والعاهة الماديين كما يقول  
معظم المؤرخين ، بل للتتحدي ولا ثبات ان من كان  
مثله طموحاً وعالئية لا تقعده عاهة ولا يفل من  
عزمه قضاء ..

كانت الدنيا اذن أمه الثانية ومعلمته .. كما  
كانت همته لا زيد من العلماء ولا عمرو من  
الشيوخ .. كان الكراس والكتاب والوراق والخازن  
والنادي وفوقها جميعاً همة وموهبة لا تغليان ..

## هي في الواقع موارد علمه ومصادر ثقافته وامتيازه . تلامذتها :

ان انساناً كهذا الانسان المثلثة ، المتعدد  
جوانب الثقافة ، الجريء ، المتحدي ، المؤمن ،  
الكافر ، الرافض لشتى مغريات الحياة والسياسة ،  
وحتى دعوة داعي الدعاة الفاطمي للقدوم الى  
القاهرة ، الأعمى ، البصير ، الصريح الهازل الساخر  
الذي لا يخشى في الحق لومة لائم ولو كان في حضرة  
نقيب الأشراف ..

انسان كهذا لا بد أن يملأ الدنيا ويشغل الناس  
تهاماً كسميه المتنبي ، وان يكون له محبوه وكارهون  
وناقدون وان يتتلمذ على يديه الكثرون .. حتى  
اليوم - وآثاره لم تكتشف كلها - نجد من يجادل  
فيه : هل هو فيلسوف أو بعض فيلسوف ، هل هو  
أديب ولغوی وشاعر كباقي شعراء عصره .. وكل  
من الناقد والحاقد والمعجب قد يما وحديثا - أقر  
له بالفرادة والأمتياز لما في أسلوبه ورموزه وروحه  
ومواقفه من ثورية وانقلابية تخطط مقاييس عصره  
وبرز عالمي الشاعرية . فتارة يقارنونه ببول فاليري

— كما فعل طه حسين — وتارة ببودلير .. وأخرى بكريتis « شاعر الموت » كما أرى أنا .. وتستمر أستاذيته عبر الاجيال .. أول تلامذته كان ابن أخيه « أبو الحسن علي بن محمد بن عبد الله قاضي المرة ونسيبه جعفر بن صالح وأبو الحسن علي بن عبد الله متولى أوقاف المسجد بالمرة وولده أبو الفتح وجماعة أخرى منبني هاشم لم يذكر ابن العديم أسماءهم (١) وهؤلاء كانوا تلامذته كما كانوا كتابه ينسخون له ما شاء من أعمال وتصانيف وشذرات دون أجر .. الامر الذي شق على أبي العلاء فقابلها مرارا بالشكرا والثناء ..

وقد تلمند على يديه كثيرون أثناء اقامته القصيرة في بغداد .. وكان في الخامسة والثلاثين .. أما بعد اعززاله فقد أصبحت داره مبيعة لطلاب العلم من كل نوع يقصدونه بعضهم من المرة وأخرون من حلب وكفرطاب والاندلس وتريريز وبغداد والأنبار ونيسابور .. وقد ذكر ابن العديم في كتابه ( الانصاف والتعري ) من أشهر تلاميذه

(١) انظر كتاب : ابو العلاء المعربي : متأمل في الظلمات ادوار امين البستاني ص ٢٥ منشورات بيت الحكم سلسلة المصايب - بيروت ١٩٧٠ .

هؤلاء ثمانية وأربعين استطاع أن يتحقق من أسمائهم  
وترك الباقين فوق الحصر . . وهم ذكرهم علي بن  
المحسن بن علي التنوخي القاضي وهو من أقرانه  
وقد لقيه ببغداد وكان له صاحباً وصديقاً طول  
مقامه بها . وأبو زكريا الخطيب التبريز من أعيان  
القرن الخامس ، والامام أبو المكارم عبد الوارث بن  
محمد الابهر . والفقير أبو تمام غالب بن عيسى  
الانصاري الاندلسي . والخليل عبد الجبار  
القزويني . وأبو طاهر محمد بن أحمد الانباري .  
وأبو الحسن علي بن همام ونصر بن صدقة القابسي  
النحوي الذي رحل إلى الميرة فلازم أبي العلاء . وقرأ  
عليه وأخذ عنه وكذلك فعل أبو عبد الله الأصفهاني  
وله صنف أبو العلاء كتابه « ضوء السقط » شرحاً  
لسقط المزند

كما كتبه العلماء والوزراء وأهل القدر  
فلم يأبه بهم وأعطى من أراد منهم علمًا ومعرفة  
واستفساراً ولم يأخذ شيئاً ولا خاف منهم تهديداً  
أو وعیداً . .

وعندما غيبه الموت وقف على ضريحه ثمانون

شاعرا يرثون ويبكون مرددين مع تلميذه أبي الحسن  
علي بن همام :

ان كنت لم ترق الدماء زهادة  
فلقد أرقتاليوم من جفني دما (١)

مؤلفاته :

لم تكن عزلته الطوعية ورهنه نفسه لمحابيه  
الثلاثة قرارا سلبيا نتيجة فشله في بغداد - كما قلنا  
في البداية - لا ولا هجرا للناس ويأسا منهم وزهادة

بالدنيا وأهلها . . بل كان ذلك ترفعا عن التعاطي  
اليومي مع نوع من أهل السياسة والمجتمع  
لا يقدرون المواهب ولا يقربون أصحابها لأنهم خلو  
منها ، وبالرغم من حرصه على الابتعاد ما أمكن عن  
مثل هؤلاء فقد جعل منزله مقصدًا لطلاب العلم  
وقضاء الحاجات . .

هذا من جهة ومن جهة أخرى جعل من معتزله

---

(١) اشارة الى ان ابو العلاء كان يحرم ان يذبح له الحيوان ليأكل من  
لحمه لرزقه ورحمانيته . . انظر : ابو العلاء المعري متأنل في  
الظلمات ادوار امين البستانى ص ٣٠ .

الطوعي كوة يطل بها على الناس والوجود  
ومستراحة يطلق فيه لنفسه حرية القول والعمل .  
هذا العمل ماذا يمكن أن يكون لأعمى مثقف سوى  
التأليف والتصنيف وتسجيل الغوااطر؟ .

يد له رحيمة على طلابه وسائليه . . وأخرى  
له غزيرة على كتابه يملئ عليهم ولا يمل الاملاء .  
فلا مراجع يعود إليها ولا توقف لعودة إلى مخطوطاته  
أو كراس . . الذاكرة الخصبة العجيبة هي المرجع  
الأوحد يستردها فترده . . حتى ليكاد كتابه  
ينوعون بما يكتبون . . ثم ناء الزمن بما خلف  
وصنف . . فضاع أكثر آثاره . .

آثار تجاوزت المائة عدا بين مجلد كبير ورسالة  
لطيفة ولم يبق من بعضها سوى العنوان .

أما المنشور مغها فهو : ١ - لزوم ما لا يلزم أو  
اللزوميات . طبع لأول مرة في بومباي سنة ١٣٠٣ هـ  
١٨٨٦م . ثم في مصر في مجلدين سنة ١٨٩١ وقد  
اختار أمين الريحانى بعض اللزوميات ونقلها إلى  
الإنكليزية ونشرها في نيويورك سنة ١٩٠٣ بعنوان

« رباعيات أبي العلاء (١) » وكرت بعد ذلك  
الطبعات منها المحقق، وغير المحقق لها ثالثاً وراء الكسب  
الرخيص ..

يقول أبو العلاء في المقدمة : « ان القافية تلزم  
لها لوازם لا يفتقر إليها حشو البيت » .. وبتعبير  
آخر : يكرر أبو العلاء في القافية حروفاً لا يفرض  
تكرارها عادة في قواعد العروض .. وقد جاءت  
قصائد الكتاب مرتبة على حروف الروي ترتيباً  
ابجدياً .. ولكل حرف أربع حالات من الحركات  
الثلاث والسكون .. يقول المؤلف : « وقد تكفلت  
في هذا التأليف ثلاثة كلف : الأولى أنه ينتظم حروف  
المعجم عن آخرها، والثانية أن يجيء رويه بالحركات  
الثلاث والسكون بعد ذلك .. والثالثة أنه لزم مع كل  
روي فيه شيء لا يلزم ، من ياء أو تاء أو غير ذلك  
من العروض » .. وفي الكتاب - عدا ذلك التكفل  
الثقيل - عطاءات وتأملات وحكم بالفهة حبذا لو  
أطلقتها أبو العلاء على سجيتها وكما فاض بها  
الخاطر أو « حسب ما سمحت به الفريزة » كما

---

(١) جبور عبد النور في دائرة المعارف ج ٤ ص ٤٦٤ أبو العلاء المغربي  
- اثاره ..

قال (١) .

وفي هادا الكتاب تبرز آراء ومواقف المعربي النهائية من الكون والكائن والمجتمع . ذالك لأن الكتاب أملبي في شيجوخة المعربي أو على الأصح في ابان نضجه الفكري .

## ٢ - سقط الزند :

نشر بالقاهرة سنة ١٨٦٩ ثم نشر مع « ضوء السقط » بشرح شاكر شقير في ٣ أجزاء بيروت سنة ١٨٨٤ ثم في مصر سنة ١٩٤٥ في ٤ أجزاء (٢) . يضم الكتاب ثلاثة آلاف بيت من الشعر مما قاله أيام صباه واقباله على الحياة . وهو من أجود شعره على رأي ابن العديم (٣) .

ثم شرحه أبو العلاء نفسه تحت عنوان « ضوء السقط » ووقف خاصة على الغريب من ألفاظه فشرحها وقربها إلى الذهان .

ويلاحظ في مؤلفات أبي العلاء أنها تحمل

---

(١) المعربي ، اللزومات ص ٥ طه دار صادر بيروت بدون تاريخ ٠٠٠

(٢) دائرة المعارف ج ٤ ص ٤٦٤ .

(٣) ابن العديم : الاتصاف والتعمي ص ٥٣٥ .

عنوانين رمزية غريبة جاءت نتيجة مقدرته على الغوص في أعماق مدلولات الكلمات العربية التي تزخر بها لفتنا ذات الاشارات البعيدة والتعابير المشحونة بالجرس والظلال والايحاء والمجاز ، الامر الذي لا تتأتي معرفته الا من كان مثل أبي العلاء تخصصا بأسرار اللغة وتحسسا بمراميها وايحاءاتها وجماليتها التعبيرية والايقاعية بشكل عام ٠ فبدلا من أن يسمى هذا الديوان : شعر الشباب أو بوأكير القرىحة سماه « سقط الزند » امعانا في التورية والغموض ٠ والسقوط هو أول النار الخارجة من الزند ، والزند هو العود الذي يقتدح به ٠ فكانه أراد أن يقول : انه أول شعاع تألق في سراج شاعريتي ٠ ٠ وأبو العلاء في هاذه العنوانين – الرموز يبدو معايرا لعصره الذي اكتفى بالألاعيب البينية الجافة ٠ ٠ هذه الألاعيب لم يسلم منها أبو العلاء في اللزوميات لاكتنه تجاوزها وارتفع عنها بما أوتي من شاعرية فذة وعمق فهم لأسرار اللغة فلم يتله كفирه بالقصور والأساليب الشعرية الروتينية الباردة ٠ ٠ ولم يقف عندها ٠ ٠ وهي وان كانت تلح عليه وتشد به الى متهاها الا أننا نلاحظ أنه يحاول التهرب منها والعودة الى صفاء شاعريته

الأصيل .. كلما سنت له الفرصة وبعد عن آفة  
التقليد والباهاة ..

أما موضوعات السقط فهي عاديه روتينية تدور  
على ما دارت عليه قصائد شعراء عصره من مدح  
ورثاء وفخر ووصف وغزل وشكوى ودرعيات ..  
وكان أبو العلاء بعد تخطي سن الشباب يكره  
سماعه وكان يقول - كما ذكر تلميذه التبريزى - :  
« هاذا ديوان مدحت به نفسي فأنا أكره  
سماعه (١) » .

### ٣ - رسالة الغفران :

نشرت لأول مرة في القاهرة سنة ١٩٠٧ وقف  
على طبع وتصحيح النصف الاول منها وهو ١٧  
ملزمة الشيخ ابراهيم اليازجي بتکليف من أمين  
هندية الناشر . لكن المنية عاجلت الشيخ ابراهيم  
فأتم تصحيح الباقي أحد علماء الأزهر (٢) ثم  
نشرت مختصرة مشروحة بعنایة كامل كيلاني بمصر  
سنة ١٩٢٥ . وفي مطلع الخمسينات قامت الأدبية  
الحقيقة المعروفة الدكتورة عائشة عبد الرحمن «بفت

---

(١) ابو العلاء المغربي متأنل في الظلمات لادوار امين البستانى ص ٥٣  
(٢) دائرة المعارف ج ٤ ص ٤٦٤

الشاطيء» بنشرها في طبعة علمية محققة بمصر (١٩٥٠) . وللرسالة ملخص واسع باللغة الفرنسية مع ترجمة بعض المقاطع ظهر في باريس سنة ١٩٣٧ بعنوانة ميسى Maïssa . أما سائر المستشرقين فقد عنوا بالرسالة عنانة فائقة . مثل نيكلسون وسواء لاقنهم ظلو دون مستوى التحقيق العلمي الكامل للنص (١) .

### موضوع الرسالة :

أملی أبو العلاء هاذه الرسالة الجوابية وقد مضى على عزلته قرابة ربع قرن . وكانت شهرته قد طبقت الآفاق العربية وراسله الكثيرون مستفسرين ومستطلعين خصائص هاذا الفكر الجديد والشاعرية الفذة . من بينهم « العلامة الفهامة المحدث علي بن منصور الحلبي الملقب المعروف بابن القارح (٢) »

(١) أبو العلاء المعري : هتأمل في الظلمات ص ٥٤ .

(٢) كذا في النسخة التيمورية ، تحت عنوان : رسالة لبعض الفضلاء إلى أبي العلاء المعري ، أدب تيمور ، والمحققة من قبل الدكتورة بنت الشاطيء ،

الذى وجه من حلب الى أبي العلاء في المرة رسالة  
يستوضحه فيها بعض مسائل فقهية . وبدلا من أن  
يجيبه بر رسالة عادية مباشرة جعله يصعد الى السماء  
ويرى بنفسه كيف جرت وتجري الاحكام الالهية .  
ويسأل ابن القارح المخلدين في الجنة : بم غفر  
لكم ؟ والمخلدين في النار : بم لم يغفر لكم وماذا  
جنيتم ؟ ولكثرة ما ورد من أسماء القرآن ومشتقاته  
سميت الرسالة « رسالة الغفران » وهي من حيث  
التبويب قسمان : الاول استعراض حسي للجنة  
وأنواع اللذات فيها . والثاني اجابات مباشرة عن  
أسئلة ابن القارح .

في القسم الاول تحتشد جميع خصائص أبي  
العلاء الاسلوبيه الحسيه والسريريـه الحقيقـيه أو  
التهكم الملفوز ، وخصائص التفكير العلائي المتميز  
بالعمق وبعد الاشارة الى جانب تنوع الثقافة لديه  
وتعدد مصادرها وغزارة المعلومات الادبية التي  
تخترنها حافظته العجيبة ، فيروح على لسان ابن  
القارح يحاور الادباء والشعراء فيها سواء كانوا في  
الجنة او في النار : ينقدهم ويصحح آراءهم او  
يشني على بعضهم ويبدو أعلم منهم بها ..

أعجب أبو العلاء بشخصية ابن القارح ( المولود سنة ٣٥٠هـ ) فهو شيخ سبعيني يتغنى بالزهد والزاھدين والصعابة والصالحين . . أفنى عمره في ما لا يصلح نفسه ويضرب في الارض شرقاً وغرباً وشمالاً وجنوباً يتبعه الخوف من مكان الى آخر ويتعقبه هزء الناس به : رفيقه يسرق له رسالة كلف بحملها وابنته أخته تنھب له مالاً جهد في كسبه ، والذاكرة تخونه فتنسى ما قطع من المسافات في جمعه وأمضى الليالي في عده وحفظه . .

وجد المعربي الفرصة سانحة حين وجه اليه ابن القارح رسالته المشهورة ليلهمو به بعض حين . . وان يكون لهوه به عنيفاً وشاقاً يجشمته فيه ما لا يطيق الشیوخ القيام به الا في العالم الآخر فأفرغ المعربي على لسان ابن القارح كل ما في جعبته من عويص الألفاظ وبعيد المعاني وعميق المجازي وجارح النقد بأسلوب ساخر طال وتشعب حتى غدا كتاباً كبيراً هو « رسالة الغفران » كما أفرغ كل ما يضيق به من الناس وسخافاتهم والدنيا وهمومها فارتفع به خياله الذي ضاق هو الآخر بالأرض . . الى السماء . . الى العالم الآخر « فجمع الناس في ابن القارح » على حد تعبير أستاذنا الدكتور جبور

عبد النور ، « ونقل الارض الى السماء وجاء باثر تتجلى فيه جميع العناصر الفنية التي تجعل من صاحبها شاعرا ملهمها يخرج في صوره وأخيالته من الدائرة التي نشط ضمنها شعراء العربية (١) » . وقد نوهنا - في المقدمة - بما لهذه الرسالة من

خصائص فنية منها على سبيل التذكير :  
أ - النفس المسرحي التمثيلي الذي لم يعرف عند فحول المطولات . .

باء - الخيال الدراميكي الواسع الذي أبان أبا العلاء على الشطح والانتقال ببطله « ابن القارح » الى « العالم الآخر » وتركه يتصرف بحرية تامة . . ولو لا ثقل المحاكمات اللغوية والمحاورات البينية والوقف عند كل كلمة شاردة . . لو لا هذه « الاستاذية » البلاغية عند أبي العلاء لجاءت « رسالة الغفران » آية في الابداع المسرحي الذي طالما افتقر اليه الخيال العربي والشعر العربي .

#### ٤ - رسائل أبي العلاء :

نشرت في بيروت مشروحة بقلم شاهين عطيّة

---

(١) دائرة المعارف ج ٤ ص ٤٦١ .

سنة ١٨٩٤ ثم نشرت عن مخطوطه محفوظة في مكتبة  
ليدن مع ترجمة انكليزية بعنایة المستشرق المعروف  
مرغليوث - اكسفورد سنة ١٨٩٨ . وأمامي كتيب :  
رسائل أبي العلاء المعري مع شرحها لجامعها خليل  
الغوري وناشرها دار القاموس الحديث - بيروت  
بدون تاريخ . وهي عن نسخة مشروحة بقلم  
المعلم شاهين عطية وبasherاف ومراجعة الشيخ أحمد  
عباس الازهرى الشهير ، بتاريخ ١٨٩٤ وتتضمن  
الرسائل في ما تتضمن رسالة الى خال المعري أبي  
القاسم في حلب عند مغادرته بغداد ، ورسالة الى  
أهل المعرفة قبل قدمه اليهم .

#### ٥ - رسالة الملائكة :

نشرت في طبعات غير كاملة في مصر ولينينغراد .  
ثم نشرت كاملة ومحقة ومشروحة . قام بذلك  
محمد سليم الجندي . دمشق ١٩٤٤ .

#### ٦ - ملقي السبيل :

نشرها حسن حسني عبد الوهاب في مجلة  
المقتبس . دمشق ١٣٣٠ هـ .

## ٧ - رسالة التذكرة :

نشرها مع ترجمة فرنسيّة غبريال كولن في باريس  
سنة ١٩١١ .

## ٨ - خمس رسائل :

تبودلت بينه وبين داعي الدعاء الفاطمي .  
نشرت في مصر سنة ١٣٤٩ هـ .

## ٩ - عبث الوليد :

نشره محمد عبد الله المدنى بدمشق سنة ١٩٣٦  
وهو تقييم ونقد لشعر البحتري تحدثنا عنه في  
المقدمة .

## ١٠ - الفصول والغايات :

لم يطبع منه سوى جزء واحد نشرته مطبعة  
مجازى بالقاهرة وحققه « محمود حسن نباتي (١) »  
سنة ١٩٣٨ وهو عبارة عن مقاطع مسجعة موزعة

---

(١) لعل الأجزاء الباقية دون طبع فيها ما يسيء إلى المعتقدات  
الدينية ، إلا أن ابن العديم مؤرخ أبي العلاء ينفي ذلك بشدة ،

على حروف المعجم تقرب من نمط اللزوميات . فيها  
مواعظ وحكم دينية وتسبيح بحمد الله . وهي أول  
ما ألفه المعربي اثر عودته من بغداد واعتزاله وقد  
سماه الفصول والغايات رمزا الى نوعين مختلفين من  
قوافي السجعات التي اعتمدتها . والذين اتهموه بأنه  
يعارض فيه القرآن فعلو ذالك « تعد يا عليه وظلما »  
كما يقول ابن العديم (١) اذ « ان الكتاب ليس من  
باب المعارضة في شيء » .

#### ١١ - رسالة الهناء :

نشرت في مصر سنة ١٩٤٤ تحقيق وشرح كامل  
كيلانى .

#### ١٢ - زجر النابغ :

ويرمز بالنابغ الى ذالك الكلب البشري الذي كآل  
له التهم جزافا ملصقا به وصمة الكفر والالحاد  
ما أخذه من ظاهر أبياته . وحين زجره أبو العلاء  
في هذا الكتاب لم يذكر اسمه امعانا في تحقيره .  
نشر بعض أجزاءه الدكتور أمجد الطرابلسي (٢)

(١) ادوار أمين البستاني : أبو العلاء المعربي : متأمل في الظلمات ص ٥٠ - بيت الحكمة - بيروت ١٩٧٠

(٢) بالنسبة الى رسالة الغفران تحقيق بنت الشاطئ نشير الى  
انه في غفلة من الزمن سطا بعض لصوص دور النشر في احد  
البلدان العربية .. على حقوق الطبع والنشر والاقتباس العائد  
قانونا للمؤلفة ، فصوروها بالاوفست دون استئذان المؤلفة .  
وباعوا منها الالاف المؤلفة !! فتأمل ..

هذا ما نشر من مصنفات أبي العلاء وهو قليل جداً بالنسبة لما لم ينشر بعد ، ( وهو يفوق المائة والعشرين عدداً ) بين رسالة وكتاب وشذرات ..

### رحلاته :

جاء في وفيات الأعيان : ان المعربي قصد بغداد للتلثيف والاستزادة مرتين . وكان في الخامسة والثلاثين من عمره ثم عاد اليها بعد عام تقريباً . أما مؤرخوه الآخرون فيجمعون على أنه لم يأتها سوى مرة واحدة ومكث فيها سنة وسبعة أشهر للانخراط في حياتها الثقافية والاجتماعية وحضور نواديها الادبية والاستماع الى ما يدور في حلقاتها من نقاش وجدل عليه يضيف الى ما كان قد حصله سابقاً في رحلاته القصيرة الى اللاذقية وطرابلس وحلب وكفرطات (١) وفي المرة ما لم يكن قد وقف عليه بعد لا سيما وان « حاضرة الدنيا » لا تزال تزخر بالكثير من النوادي والحلقات والمكتبات والمؤلفات وكبار العلماء والادباء .

ثم ان الحياة في المرة ضيقة عليه لسبعين :

---

(١) لعلها مصحفة عن انطاكية كما يرجح المحققون .

— اضطراب الحياة السياسية في بلاد الشام : فالعدود الشمالية معرضة للخطر البيزنطي لا سيما بعد زوال حكم سيف الدولة الذي كان حامي تلك التغور والمدافع ببطولة عنها . . فلا أمل ولا استقرار ، في حين ان بغداد كانت بمحضها كل هذا . .

— طموح أبي العلاء الذي لا يجد وتصميمه على أن يبرهن للمبصرين والمتربعين على عرش الجاه والعلم انه ليس دونهم كفاية ومقدرة . هاذا من جهة ، ومن جهة ثانية ، لارضاء نفسه واقناعها بأن مثله لا يقعده عمى مادي . ثم ان بغداد كانت « قطب الرحى » كما يقولون تستقطب كل طالب مجد وشهرة وعلم : ففيها تفاعلت العضارات الثلاث وتمازجت جميع ثقافات الدنيا . . فمن لم يرها « فكانه ما رأى الدنيا ولا رأى الناس » على حد قول بعضهم . فكيف لا يزورها أبو العلاء . .

ل لكن مفكرا نا لم يجد في بغداد بغيته من الناحية العلمية والادبية وان كان قد وجد فيها متنفسا لطموحة وحبه للشهرة وللحياة : يقول في احدى رسائله : « واحلف ما سافرت استكثرا من النشب

و لا اتكثر بلقاء الرجال ، ولاكن آثرت الاقامة بدار  
العلم فشاهدت أنفس مكان لم يسعف الزمن باقامتى  
فيه .. « الى أن يقول : « والله يسبغ عليهم ( أي  
البغداديين ) النعمة ، ويحسن جزاءهم فلقد  
وصفوني بما لا أستحق ، وشهدو لي بالفضيلة على  
غير علم .. وعرضوا علي أموالهم عرض الجد ،  
فصادفوني غير جذر بالصفات ولا هش الى معروف  
.. ورحلت وهم لرحيلي كارهون وحسبى الله  
وعليه فليتوكل المتوكلون » .

يفهم من هاذة الرسالة ان البغداديين كانوا  
معجبين به مكرمين له ولو لا حادثتان جرتا له لطالت  
اقامته في بغداد ولما كان أسرع في العودة وفي  
الاعتزال .. ولتغير حاله غير الحال ..

الأولى : حين دخل يوما على علي بن عيسى  
الربعي اللغوي الضليع لعله يأخذ عنه شيئا من  
النحو .. لاكن الربعي كان رغم علمه وفضله  
محما . فلما رأه صاح به : ليصعد الاصطبل !  
وهو الأعمى بلغة أهل الشام .. فخرج أبو العلاء  
لا يلوى على شيء حزينا .. مكتئبا .. ولم يعد  
إليه أبدا ..

والثانية وهي الابلغ تأثيراً : كان الشريف الرضي وأخوه الشريف المرتضى معجبي أبي العلاء مكرمين له ، لكنه اذا لم يكن لوجه الله ، بل لأن أبا العلاء رثا أباهما « الشريف الطاهر » وقد صادف ذلك يوم قدوم أبي العلاء الى بغداد ، فأحب أن يتقرب الى هذا الوسط الأدبي العالي .. لم لا ؟ وهو الكفي قادر على المنافسة والمحاصلة والتحدي أينما كان .. غير أن أرستقراطية الشريفين وتعصبها لكل ما يريانه حقاً جعلا القطيعة أمراً محظوماً بينهما وبين أبي العلاء .

ومما عجل في ذلك أن من يوم ذكر المتنبي في مجلس المرتضى الذي كان يكره أبا الطيب ولا يرى فيه شاعراً فعلاً بعكس المعري . فأخذ المرتضى يعدد عيوبه وعيوب شعره .. فلم يطق أبو العلاء هذا الهجوم الحاقد فقال : « لو لم يكن للمتنبي من الشعر الا قوله : لك يا منازل في القلوب منازل ، لكافاه فضلاً وشرفاً . فغضب المرتضى وأمر بأبي العلاء فسحب برجله ( أو سحل ) وأخرج من مجلسه . وقال للحاضرين : أتدرون أي شيء أراد الأعمى بذكر هذه القصيدة ؟ فإن لأبي الطيب ما هو أجود منها لم يذكره !

فقيل له : السيد النقيب أعرف ! فقال : أراد  
قول المتنبي :

وإذا أتتني مذمتى من ناقص  
فهـى الشهادة لي بـأنى كامل ..

لولا هاتان العادتين وأمثالهما من تعرض بعض  
الأدعية والمزلفين لكرامة أبي العلاء تارة بالتجريح  
وتارة بالتكفير لطال اقامته في بغداد : المدينة التي  
أحبها أبو العلاء ولم تعبه هي جبا خالصا ..

## حُلْيَة عِيشَة فِي مَعْتَزَلَة :

رغم الصفعات التي تلقاها أبو العلاء في بغداد  
ورغم قراره العاسم بعد ذالك بالعودة الى المعرة  
واعتزال الناس ، الا أنه لم يتخل عن مرحه وحبه  
للناس .. للمساكين من الناس .. لطلابه ..  
لطالبي لقائه .. ومعونته .. لا سيما أهل بلدته ..  
فالتشاؤم المزعوم الذي طالما تحدث عنه المؤرخون  
لم أجده له أثرا لا في حديث أبي العلاء المليء بالدعابة  
ولا في تعليقاته الملفوزة بالسخرية من السخفاء  
والعمقى والأدعياء ..  
حتى ولا في يأسه من صلاح البشر والمجتمع ، ما

دام هاؤلاء لا يتمردون على واقعهم ويرضون  
بالحياة الدون . . كما تمرد هو . .

يقول المصيصي الشاعر : « وربما تسلى الشيخ  
في بعض أوقاته بلعب الشطرنج (١) ويدخل في فنون  
الهزل فيقول : « أنا أحمد الله تعالى على العمى  
كما يحمده غيري على البصر . وقد صنع لي  
وأحسن بي اذ كفاني رؤية الثقلاء البغضاء » .

وقد ذكره أنه كان اذا نهض لطعامه دخل في  
سرداب لتناوله بعد أن يصرف خادمه حفظا لوقاره  
من أن يمسأ إليه وهو يأكل على مرأى من طلابه . .  
وإذا خرج إليهم بعد الاكل ورأوا على جبته بعض  
أثر للدبس وأشاروا إلى ذلك متضاحكين فيجيبهم  
متضاحكا أيضا قائلا : قاتل الله النهم . . حتى في  
مواقف العد لا يتخلى عن مرحه ودعاهاته .

قالوا : حاصر صالح بن مردارس معراة النعمان اثر  
حوادث شغب جرت فيها (٢) فتولى أبو العلاء  
الشفاعة لقومه عند صالح فأسممه الموري « سجع  
العمام » وأسممه صالح « زئير الأسد » :

---

(١) كان هاما في بغداد وايام الشباب .

(٢) اللزوميات ج ١ ص ٤٩٤ تحت عنوان : سوق النفاق .

## تفییت فی منزلی برہة

ستير العيوب فقيد الحسد

فَلَمَّا مَضِيَ الْعَمَرُ الْأَقْلَ

وهم لروحى فراق الجسد

## بعثت شفيعا الى صالح

وذاك من القوم رأي فسد

فيسمع مني سجع الحمام

## وأسمع منه زئير الأسد

فلا يعجبني هذا النفاق

فَكُمْ نَفْقَتْ مَحْنَةٌ مَا كَسَدَ

ألا ترى معي روح الدعاية - ولو مرئية - تنضج  
من هذه الآيات ؟ ولعل الدعاية نفسها ممزوجة  
بالشفاعة لأهل بلدته هي التي لمسها صالح هذا في  
قصيدة مدحية أخرى ألقاها على مسامعه وكانت  
سببا من أسباب تصالح الرجلين وقبول الشفاعة  
ومغادرة صالح المعرة قائلا لأبي العلاء : « قد  
وهبت لك المعرة وأهلهما » . . . شيخ يتوكل على أيامه  
القليلة الباقية هذا شأنه مع رجل عسكري يحاصر  
بلدته، وهاته روحه . . شيخ كهذا لا يمكن أن يكون

متشائماً عابساً .. جاداً .. برمـا بالناس .. كل  
الناس .. فكيف به أيام شبابه في بغداد وغير  
ـ بغداد ..

وستجد الموقف نفسه والكلام الساخر نفسه في رسالتـ الفران حين يلتقي ابن القارح بعض شعراء الجاهلية فإذا بين سؤالـهم وجوابـهم سخرية ملفوـزة ونقد يضـج بالفضيـعة الضاحـكة أو الضـحـكـافـاضـحـ من هـؤـلـاء وـمن قـصـائـدهـم وـمـعـلـقـاتـهـم وـعـلـى رـأـسـهـا مـعـلـقة اـمـرـىـء الـقـيـس « العـجـوزـ الـفـاجـرـة (١) » وـدـعـ عنـكـ شـجـارـ بـعـضـ الشـعـرـاءـ فـيـ الـجـنـةـ وـالـفـنـاءـ وـرـقـنـ الأـوـزـ وـبـيـتـ الـحـطـيـةـ وـحـوارـ ابنـ القـارـحـ مـعـهـ إـلـىـ آخرـ هـادـهـ المشـاهـدـ السـاخـرـةـ التـيـ تـخـفـيـ وـرـاءـهـا رـوـحـاـ لـاـ يـمـكـنـ أـنـ تـكـونـ جـادـةـ مـتـشـائـمـةـ عـبـوسـاـ ..

وانـكـ لـتـجـدـ الدـعـابـةـ نـفـسـهـاـ لـاـ تـزالـ تـلاـحـقـ أـبـاـ  
الـعـلـاءـ فـيـ أـوـاـخـرـ أـيـامـهـ ،ـ وـفـيـ مـوـاـقـفـ الـجـدـ أـيـضاـ :ـ  
جـرـتـ بـيـتـهـ وـبـيـنـ « أـبـيـ نـصـرـ هـبـةـ اللـهـ بـنـ أـبـيـ  
عـمـرـانـ » دـاعـيـ الدـعـاـةـ الـفـاطـمـيـ مـرـاسـلـاتـ حـولـ

---

(١) قولـ المـعـريـ فيـ رسـالـتـهـ :ـ « انـ قـفـاـ بـنـكـ عـلـىـ حـسـنـهـاـ وـقـدـمـ سـنـهـاـ  
لـتـقـرـ بـمـاـ يـبـطـلـ الـعـدـلـ الرـضـيـ فـكـيفـ بـالـبـغـيـ الـأـنـثـيـ قـاتـلـهـاـ اللـهـ  
عـبـوـزاـ !ـ لـوـ كـانـتـ بـشـرـيـةـ كـانـتـ هـنـ اـغـوـيـ الـبـرـيـةـ ..

أسباب زهد أبي العلاء وامتناعه عن أكل اللحم  
وتحريمه ٠ وقد تناهى إلى مسامع « الداعي » قول  
أبي العلاء :

غدوت مريض العقل والرأي فالقني  
لتخبر أنباء العقول الصحائح

فأجابه داعي الدعاء بقوله : « أنا ذالك المريض  
رأياً وعقلاً وقد أتيتك مستشفياً فاستشفي ٠ ٠ ثم  
انتقل إلى حلب وطلب من المعري موافاته إليها ٠  
ولكن أبو العلاء كان قد مات ٠ ٠

أوردت الخبر ليظهر لك من هاذا البيت ومن رد  
داعي عليه ان موقف أبي العلاء لم يكن جاداً ولا  
هو رأيه النهائي في داعي الدعاء ٠ ٠ والا لما كان  
جواب الداعي ذالك الجواب ٠ ٠ وما رأيك بانسان  
لا يتخلّى عن روحه المرحة ودعابته حتى في آخر  
لحظات عمره ٠ يقول في رسالته الأخيرة إلى داعي  
الدعاء ، واصفاً حاله وما آل إليه من عجز وانهيار :  
« الآن علت السن وضعف الجسم وتقارب الخطو ،  
واساء الخلق ٠ ٠ ٠ وصار لفظي من أجل ذالك ( أي  
من خلو فمه من الأسنان ) مشينا ، وجعلت سين

الكلمة شيئا فلم يفهم يعني سامع ما أقول . . .  
يا لها من دعاية مرة . . ما نكاد نضحك لها حتى  
نبكي منها . . على حد قول الفرد ده ميسى

أما محابسه : العمى والمنزل والنفس الساكنة  
رغمما عنها في الجسد الخبيث - كما يقول - فلم تكن  
- على مرارتها - مبعثا لأي نوع من أنواع التشاوُم  
الذي أصْقوه به تجنيا وتسرعا . . فقد ظل الموري  
بالرغم من كل فساد عصره ولؤم ناس عصره  
والصفعات المتتالية التي تلقاها ساخرا متهمـا  
حزينا على الناس لا من الناس ضاحكا من سخفهم  
وضعفهم أو ظلمهم وكبرياتهم (١) .

أما كيف كان يعيش أبو العلاء فهنا تكمن حقيقة  
زهده وقيمه : فالزهد هو أن تترك الدنيا وأنت  
راغب فيها ، والمال وأنت قادر عليه . . ولقد كان  
أبو العلاء في يسر من أمره ، وفي تعفف عنأخذ  
أجره . . كان راغبا في الدنيا ثم رغب عنها وكان  
قادرا في الحالتين . . كان إنسانيا بين الاناسي ثم  
صار إنسانيا بعيدا عن الأناسي من أجل إنسانيته  
. . كيلا تضيع أو تهان . .

---

(٢) انظر الفصول السابقة .

اتصل به نفر من الأمراء يسألونه تشريفهم  
بتصنیف کتب لهم فأجاب دون أن يأخذ عليها أجرًا  
كما أجاب غيرهم وصنف لهم العشرات من الكتب  
• والتفاسير (١) .

كان لا يقبل مالا الا ما يأتيه من أخواله وكثيرا  
ما رد الفائض منها • ويوزع ما يبقى لديه من  
دنانير على خادمه ونساخه الملازمين • على ان أبا  
العلاء لم يعرف الفقر المدقع في حياته كما يخيّل  
للبعض • يقول الدكتور جبور عبد النور في دائرة  
المعارف (ج ٤ ص ٤٥٧) : « بل عاش ناعم البال  
في غير ترف ، مؤمن العز في غير اسراف • ولعله كان  
يتناول بعض العائدات من أرزاق أهله ، ويأخذ ما  
يقدمه اليه تلاميذه من الهدايا ، ويرفض كل ما  
يعرضه عليه أصحاب الشأن والنفوذ ٠٠٠ (٢) »  
ويذكر البديعي في « أوج التعرى » ان الشيخ كان  
يجري رزقا على جماعة يقرأون عليه ولم يقبل لأحد

(١) لتفصيل ذلك انظر : ابو العلاء المعربي - بنت الشاطئ ص ١٥٣  
- ١٥٤ سلسلة اعلام العرب رقم ٣٨ ٠

(٢) كاتبه رسول المستنصر صاحب مصر فبذل له ، ان اتى اليه ما  
ببيت امال في المعرفة فلم يقبل ، راجع الصفدي : نكت الهميان في  
نكت العميان ص ١٠٥ ٠

هدية ولا صلة، وكيفما دار الامر فان منزله في المرة  
لا يبدو لنا - على تواضعه - صومعة لا يدخلها  
الهواء ولا الناس .. وساكنه المعتزل لا يبدو راهبا  
متنسكا منقطعا عن الدنيا منصرفا الى العبادة  
والمجاهدة .. ولا هو مقبل على الدنيا بكل نهمه  
الأول وحبه القديم ولا هو رافض لها رفضا قاطعا ..  
ل لكنه كاره لها عاتب عليها لأنها لم تحسن وفادته  
وهو الكريم الخليق بها .. أما ناسها فكان بوده  
لو يبقى معهم كل يوم .. لاكتنهم جنو على أنفسهم  
حيث جنو عليه وتنكرو له، فها هو يتذكر لهم ويهرب  
منهم الى .. ذاته يحتضنها والى .. عقله ، يلوذ  
به .. أما البسمة والحنان والحب فأشياء من صميمه  
حبستها فيه ظلمة الوجود وظلم الموجود وغياب الأب  
والأم والاحبة الأدرين .. تحت التراب .. لكن  
البسمة والحنان والحب لهم .. وكل ما فوق  
التراب .. سراب .. فأين يوزع هاذه الشعاعات  
الثلاث وهي من طبعه لا يملك حبسها؟ لم يبق الا  
الحيوان والطير والحشرات والانسان الضعيف  
والديك المستضعف وأديم الارض يرسلها على هذه  
الكائنات المضيفة رحمة وحنانا وحبا ويكون له  
معها موقف أبيي لا ينغير .. وهذا هو سبب

تحريمي العيون ومشتقاته لا تلك الدعوى الباطلة  
بأنه تأثر بالعقيدة البرهمية التي تحرم أكل  
الحيوان من كل نوع .. أما أديم الأرض  
فمستضعف بدوره .. يداس كل يوم .. وكل  
لحظة .. فلا أقل من أن نخفف الوطأ عليه .. اذ  
لعله مركب من رفات الآباء والاجداد .. بل هو  
كذلك ..

أما الانسان المستضعف فقد خسر وجوده منتين:  
مرت يوم ولد ومرة يوم سلبه القوي قيمة هاذا  
الوجود ..

ومهما قيل عن موارد رزق أبي العلاء في معتزله  
فقد كان « غنيا عن المال لا به .. » كان كل ما  
يحتاج إلى المال في جسده معطلًا .. فلم المال أو ملن ؟  
الا ما يقيم الأود ويسد الحاجة اليومية ..

### أبو العلاء المتفق :

نسارع إلى القول ان أبو العلاء كان ذا ثقافتين  
مميزتين : ثقافة لفوية وثقافة علمية فلسفية اذا  
صح التعبير . وتلك كانت سمة العصر على كل  
حال : لم يكن كافيا أن يكون الشاعر موهوبا لكي

يصبح شاعراً أو يتعاطى مع الشعر . كان عليه أن يتثقف ، فيلم بكل ما يتصل بالشعر من علوم وفنون إلى درجة التأليف والتصنيف وهذا ما فعله قبله بكثير أبو تمام وأبو عبادة أما المتنبي فقد كان قادرًا على ذلك لاكنه لم يكن مستقراً ليؤلف أو يصنف . . . كان مشغولاً عن نفسه والفقه وسكنه يطوف في أرجاء الدنيا العربية كل يوم وحين يسكن إلى نفسه يفكر في كيف يخرج منها إلى . . . المجهول . . . وساعة احتجز في مصر . . . حم ومرض . . . وهرب . .

أما أبو العلاء فان لم يصنف ويؤلف فماذا يفعل وقد عزم على عزلة لم تكن سلبية في نظري كما يحاول بعض المؤرخين أن يفسروها على أنها يأس من الناس وبعد نهائى عنهم و « تشاوئم » قاتل . . . كلا بل كانت عزلة ايجابية مشعة تريد العطاء لمن يستحق العطاء وتحجب العطاء وتمنع اللقاء عن هرب منهم في ب福德اد وغير ب福德اد من التافهين والحاقدسين والثقلاء . . . لم ينسحب أبو العلاء نهائياً من الدنيا، ولا لأغلق بابه في وجه كل طالب وتنسق في كهف لا يغادره . . . أو عمود لا يهبط منه

الا ليصعد اليه مترهبا متنسكا لا يريم (١) او  
كالفزالي الذي سيعتكف ويتصوف في بيت المقدس  
ساترا وجهه بعبأته ليشاهد أنوار الربوبية  
وأعلام الصليبيين يسومون بلاد حجة الاسلام سوء  
المذاب (٢) .

كان منسجما مع نفسه - اذن - قبل العزلة  
الطوعية وبعدها - كان قبلها مقبلًا على الدنيا  
شفقا بها .. وكان بعدها مجاهدا كبيرا من أجل  
تحفييف هذا الشفف وكبح ذالك الاقبال .. كان  
مع نفسه في مجاهدة يومية عز نظيرها عند الزهاد  
المرتاضين .. وبين رياضة ومجاهدة دامتا نصف  
قرن .. سقط الجسد موهون القوى دون احراز  
نصر نهائي .. لقد لعن أبو العلاء الدنيا مرارا  
وصب عليها جام نقمته ولكن ذلك كان لشدة حبه  
لها وفرط تعلقه بها .. كانت أمامه كفانية لعوب  
فتنته بسرها وجمالاتها .. ولكنها كانت دون  
مستواه .. كانت بلا عقل .. فلعنها لعنة عاشق

(١) كالراهب سمعان العامودي مثلـ

(٢) وحسنا فعل حين عاد عن تصوفه الاول هلبيا « نداء الاهل والولد »  
والجاه والشهرة والتعليم في نظامية بغداد وتركيز دعائم الاشعرية !!  
- المؤلف -

فشل في جبهه وراح في مجاهداته يقهر ما فطر عليه  
من شغف بها ..

تقول بنت الشاطيء : « وهو حين انسحب منها  
اثر عودته من بغداد لم يكن يبغي أكثر من الظفر  
براحة اليأس منها بعد أن عزت عليه راحة الامل  
فيها .. » ولأبي العلاء نفسه أقوال هي ذوب  
وجدان .. وعصارة قلب هائم بحب هاذة الفتنة :  
جاء في « الفصول والغايات » ( وهي كتاب أملأه  
اثر عودته من بغداد واعتكافه ) : « انما أنا رجل  
بلي بالصدى .. لا يجد أبداً مورداً فهو ظمآن  
أبداً .. أيتها الدنيا البالية ما أحسن ما حلتك  
الحالية والنفس عنك غير سالية .. بي طب - داء ..  
فأين استطع وأنا تحت حب الدنيا محب - رازح -  
أشغلني فأنا مكب .. إلى أن يقول : « ان أسفني  
على الدنيا طويل .. أحب الدنيا كأنها تحبني ..  
والغريرة عن الرشد تذبني .. أحب الدنيا وألتها  
ليست في .. وقد يئست من بلوغها واليأس مرير  
.. فلام التشوّف والضلال ! .. »

وقال في اللزوميات :

ولا تبدين الزهد فيها فكلنا  
 شهيد بأن القلب يضمر عشقها  
 لـأـكـنـه زـهـدـ فـيـهـا وـكـانـ فيـ زـهـدـهـ مـجـاهـداـ :  
 أـيـهـا الدـنـيـا لـعـاـكـ اللـهـ مـنـ رـبـةـ دـلـ  
 ما تـسـلـى خـلـدـيـ عنـاءـ وـانـظـنـ التـسـلـيـ  
 وـيـمـضـيـ عـلـىـ هـادـهـ الـوـتـيرـةـ فـيـ مـئـاتـ مـنـ أـبـيـاتـ  
 الـلـزـومـيـاتـ وـغـيـرـ الـلـزـومـيـاتـ .

كانت ثقافة أبي العلاء الأولى اذن ثقافة لغوية  
 دينية ثم توأكبتها الثقافة الأدبية وتلف الثقافتين  
 جمعياً الثقافة العلمية والتأملية الفلسفية . وبتعبير  
 أدق الفلسفة الماورائية الميتافيزيكية .

أما لماذا الثقافة اللغوية الدينية أولاً ، فلأن  
 واقعاً خاصاً قد فرض عليه ذلك : كونه أعمى  
 والأعمى يتميز بذاكرة حافظة قادرة على الالتقاط  
 والاختزان ، وبقدرة على التحليل والتعليق  
 والربط . ثم كونه في كنف أب مثقف ثقافة لغوية  
 وفقهية تتميز بأبوة رحيمة حرصت على تعليم  
 الطفل وتنويع لسانه لتعوض عليه ما سلبه إياه  
 القدر من نعمة البصر ..

فشب أبو العلاء كلها بالكلمة شففا بالعبارة  
 والفقرة والسجعة والجرس الموسيقي وسرعان ما  
 برب صاحب مدرسة لغوية تختلف أو تبدى مدرستي  
 الكوفة والبصرة الشهيرتين (الكسائي وسيبوه)  
 وما أثارته من قضايا لغوية شغلت علماء بغداد  
 والقاهرة وقرطبة زمانا طويلا . حتى اذا عرض  
 لها أبو العلاء جاء بالقول الفصل والرأي الأصح .  
 ظهر ذلك في مصنفه «رسالة الملائكة» الذي يبدو  
 فيه علامة عصره في التحقيق اللغوي ورد الكلمات  
 الى أصولها ونقد ما جاء عن السلف نقد خبير بصير  
 . وهو في هذا الميدان انقلابي متعدد يكره  
 الوقوف عند القواعد القديمة ولو جاءت من كبار  
 واضعيها كابن السكين وسيبوه ، بل يتعدى ذلك  
 الى النقد والتصحيح بأسلوب ساخر مشوق لم يتخل  
 عنه المعري - كما ذكرنا - حتى في مواقف  
 الجد . (١)

(١) هل نقول : «يا رضو لنا اليك حاجة ، او نقول : يا رضو فيضم  
 الواو ، فيقول رضوان (ص) : ما هاذه المخاطبة التي ما خاطبني  
 بها احد قبلكم ، فنقول : انا كنا في الدار العاجلة نتكلم كلام  
 العرب ، وانهم يرثون الاسم الذي في اخره الف ونون فيحدّفونهما  
 للترخيص ، (رسالة الملائكة ص ٤٥ ) انظر دائرة المعارف ج ٤  
 ص ٤٦٠ .

ودع عنك رسالة الغفران التي وان أثقلتها  
فنيا المجادلات اللغوية ، الا أنها أظهرت مقدرة  
المعرى العجيبة في تتبع شوارد اللغة وقواعدها .  
ومعرفته الموسوعية لأدق أصولها وأعمى أسرارها .  
حتى قال عنه منصفوه كابن الجوزي والبديعي قوله  
يضعه الى جانب المعجزة ٠٠٠

### أبو العلاء والعقيدة :

اذا سايرنا المؤرخين التقليديين والذين لا  
يكلفون أنفسهم عناء السبر والتحري والانصاف  
وييلجأون الى ظاهر القول دون باطنه قلنا معهم  
ـ هاكذا وبمجانية مطلقة ـ ان أبا العلاء كافر  
ملحد زنديق ٠٠ ولكننا لا نريد أن تكون ببغوات  
تقلد غيرها وتكرر ما قالوه دون نظر أو تدقيق ٠٠

واذا غضب أبو الوفاء بن عقيل وأبو جعفر  
الزوذني وعبد السلام القزويني ومن تعصبو عليه  
فلن تغضب الحقيقة . نفعل ذلك ـ اذا وفقنا ـ  
لا ارضاء لأبي العلاء او لأي عاطفة معينة بل  
انصافا للحقيقة التي طالما طمسها هاؤلاء وجرحوها .  
ثم أي ديانين هاؤلاء الذين يهاجمهم أبو العلاء

باستمرار ويفضحهم ؟! هؤلاء الذين أصبح الدين في  
نظرهم سلعة تباع وتشترى ؟ وانقلب جبة وقطانا  
يخفيان وراءهما انسانا علقة ، فقد كل مقومات  
الإنسانية وكل قيم الدين ..

لو كان يملك أبو العلاء أسلحة غير تلك التي  
شهرها في وجه المزيفين لامتنق سيف علي وأبي ذر  
والحسين وأعمله في رقاب لصوص الدين .. لakte  
كان أعمى البصر نافذ البصيرة سلاحه الوحيد  
ضميره والأصداء المؤلمة المتراكمة فيه عن أفاعيـلـ  
زناة الدين ، يملك تلك الكلمة الجريئة الهدارةـ  
الصريحة التي تملك أن تنتحر أو تنفجر لاـكتـهاـ  
لا تملـكـ لـدىـ الـاحـرارـ أـنـ تـصـبـعـ بـخـورـاـ يـحـرقـ  
على أقدامـ الجـلـادـينـ الـدـينـ :

ظلمـوـ الرـعـيـةـ وـاسـتـجـازـوـ كـيـدـهـاـ  
وـعـدـوـ مـصـالـحـهـاـ وـهـمـ أـجـراـؤـهـاـ  
فـيـ زـمـنـ رـدـيـعـ يـقـتـلـ فـيـهـ مـثـلـ الـحـسـينـ  
وـيـسـتـخـلـفـ فـيـهـ مـثـلـ يـزـيدـ !!  
أـرـىـ الـأـيـامـ تـفـعـلـ كـلـ نـكـرـ  
فـمـاـ أـنـاـ فـيـ الـعـجـائـبـ مـسـتـزـيدـ  
أـلـيـسـ قـرـيـشـكـمـ قـتـلـتـ حـسـيـنـاـ .  
وـصـارـ عـلـىـ خـلـافـتـكـمـ يـزـيدـ ؟!

وال المصيبة ان جميع من تعصبو له أو تعصبو عليه كانوا اتباعين تقليديين لم تستطع من خلال آرائهم فيه أن نقف على حقيقة معتقده : فأية قيمة تبقى لكلام الزوزني حين ينحدر الى مستوى الكلاب في قوله :

كلب عوى بمعرة النعمان  
ما خلا من ربقة اليمان ؟

وعبد السلام القزويني معاصر المعرى الذي لفق قصة حواره معه واليكم ملخص هذا الحوار القصير الملبق :

المعرى : أنا لم أهجر أحداً قط ..  
القزويني : صدقت الا الانبياء !  
المعرى : .....

وحوار ملبق آخر على لسان أحد العاقديين ويدعى القاضي المنازي . أما مصدر التلقيق فواحد : الصفدي وكتابه : نكت الهميان !

القاضي المنازي : اسمع الناس يشككون في دينك  
سلامة عقيدتك .

الموري : مالي وللناس وقد تركت دنياهم .

القاضي : وأخراهم ؟

الموري : وأخراهم .. وأخراهم ..

كل هاذا العواء أو هاذا الافتراء لا يستحق

الوقوف عنده :

أولا لأنه ظاهر التهافت . وثانيا لأنه لا ينسجم مع حقيقة الإيمان العقلاني فالوجданى عند أبي العلاء الذى طالما خلا الى ربه فناجاه بأحر الدعوات وأصدق الصلوات في قصائد وشذرات ابتهالية صادقة رائعة .

يقول أستاذنا الدكتور جبور عبد النور : « وليس كالموري مصليا وواعضا أفاد من الكلمة المختارة والسبعة الموقفة والقافية الموقعة في استشارة هاذا الشعور لدى الانسان العابد ، معبرا في كل هاذا عمما ورد على ألسنة أئمة الدين .

فاستمع اليه يقول في « ملقي السبيل » : سبح لالهنا الفلك ، وقدس البشر والملك ، والجسم في العفر

يستهلك ، والمرء بالعارفة يملأ ، والنهيج للآخرة يسلك

سبع مع الشهب كما  
 سبع - من قبل - الفلك  
 قدس انسان على الارض  
 وفي الجو ملك ..  
 سالك شيء واذا  
 أطعنت فالرحمة لك ..

أما اذا خبت العاطفة ( والايمان عاطفي أكثر  
 منه عقليا ) وقوى « عقله » في تفكيره فلا يقبل  
 بالتسليم ( المطلق ) وينكر أقدس العقائد في نظر  
 المجتمع الذي نشأ فيه .. الخ (١) « وياله من  
 مجتمع جحود منهار :

العقل فيه ضائع والدين مضيع  
 والقيم فاسدة مقلوبة ..

أفلأ يحق لأبي العلاء ومن كان مثله ذا جرأة  
 متناهية في قوله الحق أن يصرخ في وجه مشوهي  
 الدين صرخته المعروفة وأن يشك حتى .. في الدين  
 نفسه ؟ ! انها سورة غضب وتنفيسي كربة لا أكثر  
 ولا أقل ، من مؤمن عقلاني يريد أن يفهم الدين كما

(١) د. جبور عبد النور في دائرة المعارف ج ٤ من ٤٦٣

يراه هو لا كما يراه الاخرون .. وأن يرى الله  
بعقله وبصيرته لا بالتقليد أو بالترديد .. لماذا لم  
يعلنو العرب على الفرزالي حين شاء حتى في العقائد  
الموروثة قائلاً : « اني رأيت صبيان النصارى لا  
يكون لهم نشوء الا على التنصر ، وصبيان اليهود  
لا نشوء لهم الا على التهود ، وصبيان المسلمين  
لا نشوء لهم الا على الاسلام (١) » فتحرك باطننه  
إلى طلب الحقيقة فظهر له ان القلم اليقيني هو  
الذى ينكشف فيه المعلوم انكشافا لا يبقى معه ريب  
.. النـ .. ومعنى ذلك ان الفرزالي قد رفض  
التقليد ليبدأ من جديد واتخذ الشك طريقا اليه ..  
لم لا نضع أبا العلاء على نفس طريق الفرزالي :  
طريق الشك توصلـا الى اليقين ؟! فاذا بدرت من  
أبـي العلاء بادرة شـك او كـفر أثـنـاء ذلك ، قـامت  
القيـامـة عـلـيـه وـلـم تـقـعـد بـعـد .. أما الفـرزـالـيـ الذي  
شكـ وأـبـطـلـ العـقـيـدةـ المـورـوـثـةـ وـلـمـ يـؤـمـنـ بـهـاـ إـلـاـ عنـ  
طـرـيقـ الـعـدـسـ لـاـ عـقـلـ ، وـالـذـيـ عـطـلـ عـقـلـ حـيـنـ  
أـبـطـلـ السـبـبـيـةـ الطـبـيـعـيـةـ بلـ أـنـكـ حـكـمـةـ اللـهـ وـعـقـلـهـ  
فيـ خـلـقـهـ الـوـجـودـ وـالـمـوـجـودـ عـلـىـ أـسـاسـ تـلـكـ السـبـبـيـةـ  
لـاـ لـشـيـءـ لـاـ لـيـبـرـرـ الـمـعـزـةـ .. أما الفـرزـالـيـ هـاـذاـ

---

(١) المنفذ من الضلال ص ٦٣

فمعدور ومشكور ومؤمن غيور لأنه ... حجة  
الاسلام والمدافع عن حياض الدين والقيدة  
السلفية الموروثة ..

أما أبو العلاء فملحد كافر وزنديق موتور ..  
لماذا ؟ لأنه شك حيناً ( ولم يشك أحياناً ) .. لأن  
زمنه قسا عليه وأخرجه فأخرجه .. وأن ناس  
زمانه مسخوا وشوهو كل شيء .. وأول ما مسخوا  
وشوهو الدين .. هل ينتظر من لا يرى بسوى  
منظار العقل أن يهادن هاؤلاء ويقبل ديناً أصبح  
اللعوبة بين أيديهم ؟ ! هذا يشرق به وهذا يغرب ..  
هذا يجعله دين جبر وتعطيل وهذا يفهمه دين  
حشوية وتجسيد ، أو دين قبول بالمنكر وارجاء  
العقوبة إلى يوم يبعث المجرمون ..

أبو الطيب ادعى النبوة فلم يكفره أحد وأبو  
العلاء لم يدعها ولا كنهم كفروه فيما دون ذلك ..

أبو العلاء صلى وصام وتهجد وأرسل إلى  
السماء ابتهالات . أين منها ابتهال النساء وذكر  
الصوفيين في خلواتهم ومنع هذا بدعوه وجذفو  
عليه ..

وتفسیر هاذه المفارقات كما تقول بنت الشاطئ  
وقولها الصواب : « ان أبا العلاء كان نمطا فريدا  
لا عهد لتلك العصور بمثله ، ومن ثم بقي فيها  
غريبا لأنه ليس من أهلها وصدقت فيه كلمته :

أولو الفضل في أوطانهم غرباء  
تشذ وتنأى عنهم القرباء

لقد رفض حياتهم فحاولوا أن يرفسوه ..  
« وقعدوا في أمر عقيدته وقاموا .. حكو كفره  
بالأسانيد وكفره من جاء بعدهم بالتقليد » كما قال  
ابن العديم أحد مؤرخيه المنصفين .. كل ذلك  
تشويها لصورة الاديب الحر المناضل .. لقد  
استغلوا فيه انسانيته وأبوته ورحمانيته فشوهوها  
أمام الجماهير وقالوا لها انه كافر ليبعدوها عنه ..  
وزادواه تشويها حين صوروه عدوا للمجتمع .. وتشهد  
بنت الشاطئ انه ما كان يوما عدوا الا لأعداء  
المجتمع .. ونسوا انه القائل :

ولو اني حبيت الخلد فردا  
لما أحبيت في الخلد انفرادا  
فلا هطلت على ولا بأرضي  
سحائب ليس تنتظم البلادا

وقالو متشائم يئد الطموح في نفوس الشبان  
ونسو دعوته الى العمل وتمجيد العاملين وغطوا على  
أرستقراطية وأنانية أبي فراس حين قال :  
اذا مت ظمانا فلا نزل القطر .. وروجو لزهديات  
أبي العتاهية الذي نطق بها وهو غارق حتى الاذنين  
في الترف بقصر الرشيد ... »

المصيبة أو المأساة عند أبي العلاء انه شاعر  
وانه حساس .. وانه ذو عقل .. وانه في قرن  
لا عقل له .. ولا دين ..

ثم لماذا لا يعمم الشاعر المتأمل الذي يرى الناس  
هاكذا في كل عصر وكل جيل .. انها مأساة  
الانسانية في كل زمان : مأساة - مهزلة : ما نکاد  
نضحك منها حتى نبكي لها :

ضعينا وكان الضحك منا سفاهة  
وحق لأبناء البسيطة أن يبكيو  
تحطمنا الأيام حتى كأننا  
زجاج ولكن لا يعادله سبائك

وتعلن عليه العرب في كل مرة .. ويكررونها

في البيت الثاني لأنه ينكر حشر الاجساد !!! ونسو  
« كأن » .. التشبيهية .. ثم نسو أنها زفة شاعر  
أمام المصير المدمر ... ووقفة طالما وقفها الشعراء  
العاليون أمام المصير الرهيب .. والجهول المغلق  
يدعون أبوابه بحرقة واصرار ولا يلقون جوابا ..  
ولسوء الحluck - أو لحسنه - أن مكريه هم دائمًا  
رجال دين أو من يدورون في فلكهم ممن ينكرون العقل،  
مع ان الدين يدعو الى المقل والتفكير .. وهاكذا  
تتضخ القضية في نظر أبي العلاء فيحسمها قائلًا :

اثنان أهل الارض ذو عقل بلا  
دين وأخر دين لا عقل له !!

ولاكنه حسم عاطفي آني سرعان ما نراه ينتقل  
منه الى المعادلة بين الكفتين : كفة الايمان العاطفي  
والبرهان العقلي الحسي :

زعم المنجم والطبيب كلها :  
لا تحشر الأجساد قلت : اليكما :

ان صح قولكما فلست بخاسر  
أو صح قوله فالوبال عليكما  
ها هنا معادلة جدلية فيها من العبث والسخرية

أكثر من تحديد الموقف النهائي أي الفلسفى  
المأورائى . . .

امام الله :

على ان أبا العلاء أمام واجب الوجود أو الله  
في أزليته وأبديته ولا محدوديته مقر خاسع خاضع  
معترف . . . يستدل عليه ويؤمن به لا عن طريق  
الدين والتقليد بل عن طريق العقل : ومبدأ العلة  
والعلو ، ودليل العناية :

ضلوا عن الرشد : منهم جاحد جمد  
أو من يحد ، وهل لله تحديد

مولاك مولاك الذي ماله  
ند وخاب الكافر الجاحد

آمن به والنفس ترقى ، ر  
لم يبق الا نفس واحد

ترجم بذلك العضو منه ، اذا  
ألعدت ثم انصرف اللاحد (١)

---

(١) اللزوميات ج ١ ص ٣٤٦

فالله اذن غير مستهدف من غمزات أبي العلاء  
أبدا ولا هو موضوع شك على الاطلاق .. يسبحه  
.. يعترف به .. يراه في كل شيء ..

أما الدين فلا يناقشه من حيث المنطلق : من  
حيث الوحي والتنزيل .. ولكنه حين يشك فيه  
ـ وقلما فعل ـ فمن حيث التطبيق ومن خلال  
القائمين عليه .. بل المتاجرين به .. فهو يرى  
بعين البصيرة ابتداء من عصور الاديان الثلاثة  
وانتهاء بعصره ان هاذه الاديان شيع والديانين  
شيع آخر .. يراها - في أساسها - دعوة الى الحب  
والتحاب ، والصفاء ، والتصافي ، ونكران الذات  
وقتل الوحش في الانسان .. فاذا به يرى العكس  
.. يرى الوحش في الانسان هو المنتصر دائمًا ..  
ويرى الاديان وقد تنافت وتطاحدت مع أنها من  
مصدر واحد ولغاية واحدة .. أفلأ يحق له أن  
يتسائل بحرقة ولوحة وسخرية : يا ليت شعري ما  
الصحيح ؟! بعد ان رأى رجال الدين يكذبون على  
الله ويكذبون على أنبيائهم ويكذبون على أنفسهم :

فقد كذبت على عيسى النصاري  
كما كذبت على موسى اليهود

انه تساؤل انكاري يفجر في كيان الشاعر نسمة  
مكبوبة .. لا أكثر ولا أقل .. وليس استفهاما  
موضوعيا ينتظر الجواب .. تساؤل فيه من  
الرحمة والأبواة والآيمان ما فيه ، رغم التشكيك  
الظاهر ..

هذا موقفه أمام الله والدين ورجال الدين ..  
وهو موقف عقلاني لا تناقض فيه ولا تكذيب ولا  
مرopic ..

أما الفرق الدينية والمذهبية وأقوالها ومعتقداتها  
المتشعببة الكثيرة فقد كانت لأبي العلاء خواطر  
حولها - لا مواقف - والخاطرة بنت اللحظة وحصيلة  
مزاج عابر تتأثر سلباً وابيجاباً وفق اللحظة وبمقدار  
ما يغيب العقل عن التحليل والاستنتاج والربط ..  
تارة يرى شواهد « جبر » لا يتحققه

أرى شواهد جبر لا أحقيقه  
كأن كلامي ماساء مجرور

وتارة يرى الشر في أصل النوع البشري  
وان ردت لأصلي دفنت في شر تربة ..  
وحين يقع في التجسيم لا يكون ذالك منه ايمانا

أو معتقدا بقدر ما هو لمحه عابرة أو استعراضا  
 تمثيلي لمختلف الآراء والمذاهب السائدة في عصره  
 .. كأنه يريد أن يدللي بدلوه في كل مذهب وكل  
 رأي ثم يغادره إلى غيره معبرا عنه ببيت أو بيتين  
 أو أكثر قليلا .. وكأنه يريد أن يتلهى في عزلته  
 تلهيا فكريا يداعب هادا ويغمز من قناته ذاك .. ثم  
 ينتهي فادا هو : لا أشعري ولا معتزلي .. ولا  
 حشوي ، ولا جبري .. ولا أرسططاليسي .. ولا  
 برهمي .. ولا علوي .. ينتهي كما بدأ .. أصيلا ..  
 متفردا محضنا لذاته .. لائدا بعقله .. سابقا  
 لزمه .. والكل بعد ذلك هباء وهراء :

وزهدني في الخلق معرفتي بهم  
 وعلمي بأن العالمين هباء  
 فلا تقليد .. ولا عدوى .. حتى في التشاوب :  
 يت Bauer وحده وعلى طريقته :

تشاعب عمر اذ تشاءب خالد  
 بعدوى فما أعدتنى الثوابع .. (١)  
 ولن تجده فيلسوفا الا في هادا .. فادا كان  
 التفرد وتخطي الزمن والعداثة ورفض التقليد

(١) وهو يرمي بالتشاوب إلى التقليد الاعمى طبعا ..

والسخرية من كل زيف وانحراف والتعبير عن كل ذلك بالكلمة الحرة المتحررة الموهوبة وال موقف السليم والسلوك القويم . . . اذا كان كل هذا فلستة فأبو العلاء فيلسوف وفيلسون : رائد . .

واذا كان التأمل البعيد واستشراق ما وراء الحجب الصفيقة والقيم المتوارثة وسائل كل ذلك تناولا انسانيا رحيمـا . . . اذا كان الحلم بمجتمع عقلي لانسان عاقل يبنيه على الحب والفضيلة . . . اذا حلم طويلا بهذا وأراده بكل جوارحه وامكانياته ثم رأى الحلم ينقلب واقعا فاجعا حيث لا أمل لما تمناه ولا ظلل . . . وراح يستنتاج ان كل حلم بانسانية صالحة هباء وبمدينة فاضلة هراء . . . والحياة مجتمع شرور ومستقر أوهام . . . بل هي غابة تسرح فيها الوحش من كل نوع . . . حتى اذا تجمعت كل اسباب الفاجعة أمام عينيه ( وللقلب الشاعر عينان ) راح ينفض يديه من حلمه الأثير وبدأ يتعاطى مع الفاجعة نفسها منطلقا - في أقواله وأفعاله - منها ، مغنية آلامه في نشيج مرير معلنـا : ان لا أمل ولا بعث ولا قيامة . . . والحل ؟ الحل في ايقاف النزف . . . والامتناع عن القذف في رحم الحياة . . . كيلا لا تلد المأساة من جديد . . . وهنا

٠٠ يبرز شبح المرأة ٠٠ التي قدسها أما ومربيه ٠٠  
وتغنى بجمالها - ذات يوم - في بغداد وأقبل على  
الدنيا من أجلها ٠٠ ها هو يراها مصدر الحياة في  
دورات تجددها اللامتناهية معتبرا ايها مسؤولة  
فيصب عليها لعناته طالبا عدم اتخاذها زوجة كيلا  
تلد البنين والبنات ٠٠ اذ ما دامت الحياة شقاء في  
شقاء ٠٠ وما دامت المرأة سر هذا البلاء فلم<sup>أ</sup> حياتها  
ولم<sup>أ</sup> اتخاذها مصدرًا للحياة وها هو يبدأ بنفسه فلا  
يتزوج كيلا ينسى ٠٠ ولا يسمهم في تجدد المأساة ٠٠

اذا كان كل هذا فلسفة فأبوا العلاء فيلسوف  
كبير ٠٠ ولتتخذ الحياة مجرى آخر ول يكن العدم  
أفضل منها ٠٠ ما دامت قد جرحت كبرياءه وأذلت  
عنفوانه وحطمت حبه وقلبه ٠٠ ويما مرحبا بالموت  
بعد طول مغالبة ومكافحة ومعاناة ٠٠ لكن أشواقه  
الجريحة لن تموت وصباباته الملتهبة لن تكتب الا  
إلى حين ٠٠ وها هي تتجسد - في منتصف المجاهدة -  
و قبل الرحيل بربع قرن ٠٠ في رسالة الفران ٠٠

اذا ما هي رسالة الفران ان لم تكن متنفسا رحبا  
للاشواق الدفينه والرغائب المكتوته في أعماق هذا  
الزاهد المجاهد الذي انتصر على الدنيا بعد حب

واقبال لاكن لواugeه لم تمت (١) وأشواقه لم تزل  
 ولم يخف أوارها في سويدة قلبه . وها هي تجد  
 مستراحها لها ومقيلا في العالم الأرحب : عالم  
 الآخرة : ها هي الأماني الموعودة وصبايات الشباب  
 الدفينة يلهبها صدى الشوق المغلول وصليل القيد  
 الكثيف الذي كبل نفسه بالعمران الثقيل . . . ها  
 هي وقد أطلق لها أبو العلاء العنان في حلم عجيب  
 من أحلام يقظته أمان على تحقيقه في رسالة الغفران  
 خيال أعجب ونفس تواقة الى عهودها الأول . . . الى  
 حقيقتها المحبة المقبلة اللاهية والتي حال العالم  
 الاصغر والدنيا العاجلة من تحقيق أقانييمها الثلاثة  
 (محبة - اقبال - لهو ) فاذا بها تحياتها من جديد  
 وعلى الصورة التي أرادها لها حرمانه المسيطر  
 وعزلته القاهرة . . . فمن جحيم المحابس في المرة الى  
 جنة عرضها السماوات والارض تعج بالحركة  
 وتصطخب بالحياة : عراك ، خصومة ، تشابك  
 بالأيدي ، ملاحاة ، شتيمة ، رحلات صيد ، نزهات ،  
 خمر ، نساء ، أطباق لحوم ، حور عين ( يسحرن  
 ابن القارح لاكنه <sup>١</sup> يميل عنهن لعلمه انهن من نساء

(١) انظر ابو العلاء المعربي ده عائشة عبد الرحمن - بنت الشاطئ -  
 ص ١٧٦ اعلام العرب رقم ٣٨

الدنيا . . . )

كما تقع جنة الففران بحركة أخرى هي الحركة  
النفسية التي لا تقل صخباً وعنفاً من الحركة  
الحسية : فمن اضطراب نفوس المعرومين ، الى حنين  
الموعودين الى خوف وحدر واغراء وانتظار وانفعال  
الى . . . . ويلف كلتا الحركتين نقد وسخرية علائين  
بارعين . اليك مثلاً واحداً على ذالك : يمضي ابن  
القارح ملك من ملائكة الجنة الى شجر العور ،  
فيكسر ثمرة فتخرج منها حورية باهرة الحسن ،  
فيسجد اعظاماً لله القديرين ، ويختظر له وهو ساجد  
ان هاده الحورية على حسنها ، ضاوية نحيلة ،  
فيرفع رأسه وقد صار من ورائها ردق ضخم يهوله .  
فيسأل الله تعالى أن يقصر عودها على قدر معين .  
فيقال له : « أنت مخير في تكوين هاده الجارية كما  
تشاء » . . .

لقد أصبح ابن القارح حر الارادة غير مجبر  
كما كان يعتقد في الدنيا وان الله هو الذي أراد  
له ذالك ( لاحظ النقد الديني ) كما أصبح خبراً  
بمقاييس الجمال وقد بدا كأنه أعرف بها من ربها  
. . . لفضوله وحرصه على أن تكون له جارية  
حوراء مشوقة القد لا عيب فيها . . .

هذا مشهد من مشاهد جنة أبي العلاء القابع في سرداد المعرة المظلم ، مشهد مسرحي حسي يجسد اللذة ويداعب الجمال ويصحح المفاهيم والقيم .. هاذا الأعمى الذي طالما حمد الله على العمى كما حمده غيره على البصر ، لا تجد في جنة « غفرانه » عاهة – من أي نوع – لقد انقلب الجميع شباناً أماليد أو حوراً عين .. لعله قانون التعميض مرة أخرى ، وتبليغ بأبي العلاء سخريته في الرسالة الى درجة يغيل لنا معها بأنه لا يؤمن بكل ما رأه ابن القارح في الجنة أو النار من مواقف وأوضاع وأحكام، لا سيما حين نربط بين سخريته ونقده هنا وبين بعض أبيات اللزوميات والفصول والفايات التي يظهر فيها الشك والسخرية وعدم الاطمئنان جلياً واضحاً .

ل لكننا نقول ان ما يظهر في رسالة الغفران من سخرية وشك وتجريح ما هو الا امعان بازدراء هؤلاء الأدباء واللغويين الذين لقيهم ابن القارح في الجنة ووجدهم لا يستحقون ذلك المقام الرفيع اذ وجدتهم لا يزالون على حمقهم وسخفهم وتخاصلهم ، وليس شكا في الذات الالهية : في الرسالة عبث عقلي وآخر لغوي وآخر نceği أدبي

لا أكثر ولا أقل .. يعوض به أبو العلاء عما فاته  
صنعيه في دنياه ..

وهو في كل ذالك العبث يأتي بالمتع حقا ..  
وهذا من غرائب فكر المعربي وأسلوبه (١) ..  
يملاً كيان هذا المحروم بكل ما اشتته ويعوضه عن  
كل ما فقد .. ولم يكن أبو العلاء بحاجة الى كل  
هذا الخيال العريض ليصف لنا ما تمناه وأحبه في  
الحياة بل نراه يصرح قبل « الفرقان » وبعدها  
بأنه أحب النساء والأطفال ، والزواج وانجاب  
البنين والبنات ولكنه أقطع عن كل ذالك وكرهه  
لأنه هو « الخسيس » الناقص الآلة .. ولأنه لا  
يريد لهم يتاماً أو ثكلاً أو أن يكونوا مصدر عقوق :

لو انبني أفضلي أهل عصري  
لما آثرت أن أحظى بنسل

فكيف وقد علمت بأن مثلي  
خسيس لا يجيء بغير فسل ! ..

---

(١) يضيق المجال هنا في سرد روائع فكر وفن أبي العلاء في رسالة  
الفرقان ، فالافضل الرجوع اليها ومطالعتها برمتها .  
المؤلف

ومن رزق البنين فغير ناء  
بذاك عن نوائب مسقمات

فمن ثكل يهاب ومن عقوق  
وأرzaع يجئن مصممات

وي neckline السحر على الساحر ويصبح هاذا المحب  
كارها وهما الأب مؤثرا العقم على الایلاد والعدم  
على الوجود :

أرى ولد الفتى عبيدا عليه  
لقد سعد الذي أضحي عقيما

فاما أن يربيه عدوا  
واما أن يخلفه يتينا (١)

واما أن يصادفه حمام  
فيبقى حزءاً أبداً مقينا ..

وتراه لا يفتأ ينبعي زهده ويلوح على النفي ..  
 فهو ليس بزاهد بمعنى التنسك والانقطاع عن  
الدنيا .. إنها مجاهدة .. محاولة قهر للرغبات

---

(١) انظر : ابو العلاء المعربي د، عائشة عبد الرحمن ص ١٨٠ وما  
بعدها ، سلسلة اسلام العرب رقم ٣٨ ،

التي تزدحم في صدره .. وما أغزرها ، وللألماني  
الـ. اض التـ. تملأ كيانه ، وما أكثرها .. ذلك  
لأنه دان في صراع دائم مع نفسه :

مهجتي ضد يحاربني  
أنا مني كيف أحترس ! ..  
فكيف يكون زاهدا مستسلما :

وقال الفارسون حليف زهد  
وأخطأت الضنون بما فرسنه  
ورضت صعاب آمالني فكانت  
خيولاً في مراتعها شمسنـه  
ولم أعرض عن اللذات الا  
لأن خيارها عنـي خنسـه

وحين بلغت به المكافحة أقصى مداها والمجاهدة  
أقصى مراتبها وجد الخلاص من كل هاذـه المعانـة  
بالمـوت .. والمـوت دون سواه .. وبدأ طيفـه يراودـه  
عنـ منـامـه ويـقـضـ علىـه مـضـجـعـهـ الخـشنـ .. ويـزـخرـ  
بهـ شـعرـه .. كلـ شـعرـه .. حتىـ انهـ فـكـرـ يومـاـ  
بالـانـتحـارـ «ـ لـوـلاـ انـهـ أـشـفـقـ منـ التـبـعـةـ وـخـافـ غـوـائـلـ

السبيل بعد الموت .. » (١)

وهو يشير الى ذلك في رسالة الغفران : « قد  
كدت الحق برهط العدم من غير الاسف ولا الندم ،  
ولكنما أخشى قدوسي على العبار .. » (٢) فقد  
مل الحياة وطال به العمر .. فلم العيش دون آلة  
العيش ؟ .. ولم الصراع والكبت والعرمان .. ما  
دام الانسان مقودا برغمه الى البلى .. ولم لا يطلبه  
الانسان ويسعى اليه بدلا من انتظاره في كل لحظة ..  
حسبه لذة الانتصار على الموت بدلا من مرارة  
الاغتيال .. ولكن .. ليكن النصر للموت ..  
 ولو عنة انتظاره الطويل .. ول يكن للشاعر الكبير  
نصر آخر هو أقوى من الموت وأبقى من العدم :

نصر تجسيده أملا يرجي وغاية تستطاب ..  
نصر غنائه والهدىان به وتعزيق الاحساس بمحنته ..

وحين رأى أمه رثى نفسه .. وحين رثى أباه  
رثى آماله وأمانيه .. ومن خلال مراطيه كان يرثي  
ـ في الواقع ـ الانسانية كلها .. هاذه الانسانية

---

(١) ابو العلاء المعربي د، عائشة عبد الرحمن ص ١٨٦ سلسلة اعلام  
العرب رقم ٣٨ ..  
(٢) رسالة الغفران ..

التي لا تملك مع الموت الا أن تغيب فيه كأن لم  
تكن .. ولا يبقى منها ما يتعدى الموت سوى :  
الفن .. وأبو العلاء كان من بين الخالدين .. لأنه  
كان فنانا كبيرا ..

### أبو العلاء الأديب الملتحزم :

عندما قلنا ان شيخ المعرفة لم يكن منتميا الى  
عصره بمعنى الرفض والتنكر للقيم السائدة والتفرد،  
بل الى عصر آخر تحترم فيه انسانية الانسان وتقدر  
فيه المواهب حق قدرها لم نكن نقصد انه غير منتم  
إلى مجتمعه وشعبه وأمته . حتى وهو ينقد القيم  
ويهجو الدنيا ويحرر الانسان كان يهدف الى اصلاح  
المجتمع واجراج الانسان من حيوانيته وأنانيته اذا  
كان حاكما . ومن ذله وهو انه اذا كان محكوما  
مستضعفا ..

وبالرغم من عزلته وقوسته على جسده لم يكن  
هاربا ولا ناجيا بنفسه ولا ناسيها هموم أمته  
ومجتمعه . بل على العكس أصبحت أبوته أكثر  
اشراقا وحنانا وبات متحررا من علاقاته وانتيماءاته،  
فيما لو ظل بين الناس . أصبح طليق التأمل نافذ

البصيرة قادرا على التمييز والتشخيص ، حرا « من  
قيود الرغبة والرهبة » على حد قول بنت الشاطئ  
لا يخاف حاكما يحدد اقامته وقد حددتها قبله ..  
ولا يخون حقا التماسا لرزق أو جاه .. ولا يلجم  
لسانه رياء وزلفى .. فهو ما باع الدنيا - على  
تعلقه بها - الا ليشتري كرامته ، وحرية رأيه  
وصدق كلمته ..

المنطلق راسخ الاركان .. والرسالة جاهزة ..  
والآبواة ناضجة .. وحب المستضعفين في دمه ..  
والعصر الموبوء يرفرف بكل صور القهر (١) والظلم  
والاستغلال .. وهو وحده في الميدان : وانهمرت  
الكلمة الصراح وتفجر العرف - اللهب ..

مل المقام فكم أعاشر أمة  
أمرت بغير صلاحها أمراؤها

ظلموا الرعية واستجازو كيدها  
 وعدو مصالحها وهم أجراؤها

فكم قطعوا السبيل على ضعيف  
 ولم يعفو النساء من الهجوم ..

---

(١) بالإضافة إلى القهر الكوني وجبرية الحياة مجيناً وذهاباً - المؤلف،

وتراه - كالفارابي - يدعوا الى مدينة فاضلة  
امامها نبي عادل ، أو فيلسوف حكيم :  
متى يقوم امام يستقيد لنا  
فتعرف العدل أجيال وغيطان

فقد عم الشر السهل والجبل • والجهاز « عن  
الخيرات محتجز » و « تهامة معدن التهم » و « الشام  
شوم » و « ليس اليمن في يمن » و « يشرب الآن  
تشريب » . . . ذلك لأن من يسوس الامور لا عقل  
له ولا ضمير :

يسوسون الأمور بغير عقل  
فينفذ أمرهم ويقال : ساسة . . .

أما فقهاء الدين وواعظوه فعا هرون ما كرون . . .  
يحرمون الخمرة على الناس عند الصباح ويجهرون  
بشر بها عند المساء فلا خجل ولا حياء :

رويدك قد غررت وأنت حر  
بصاحب حيلة يعظ النساء  
يحرم فيكم الصهباء صباحا  
ويشربها على عمد مساء  
تحسها ومن مزج وجرف  
يعل كأنما ورد الحسأء

يقول لكم غدوات بلا كسام  
وفي لذاتها رهن الكسام ! ..

و اذا كان المصلي يقيم الصلاة ليست شروره  
و آثامه .. فترك الصلاة أفضل ..

اذا رام كيدا بالصلاحة مقيمها  
فتاركها عمدًا الى الله أقرب ..

وسكنى الصوامع ليست دليلا على النساء  
والتقى :

لعمرك ما في عالم الارض زاهد  
يقيينا ولا الرهبان أهل الصوامع ..

وشكوى المظلومين تنقلب أدعيَة حرى يصعدونها  
إلى السماء فتستجاب سريعا :

خف دعوا المظلوم فهـى سريعة  
طلعت فجاعت بالعذاب المنزـل  
عزل الأمير عنـ الـبلاد وما لهـ  
الـادعـاء ضعيفـها منـ عازـل  
— لا شيءـ فيـ الجـوـ وـآفـاقـهـ  
أصـمدـ منـ دعـوةـ مـظـلـومـ

والخير ليس في صيامك أو قيامك أو تصوفك :  
ما الخير صوم يذوب الصائمون له  
ولا صلاة ولا صوف على الجسد  
وانما هو ترك الشر مطرحا  
ونفضك الصدر من غل ومن حسد  
أما المذاهب فهي التي أضعفت الدين وأفسدت  
البيقين حين وظفت لخدمة الرؤساء :  
انما هاذه المذاهب أسبابا  
ب لجلب الدنيا الى الرؤساء  
كالذي قام بجمع الزنج بالبصر  
ة والقرمطى بالاحسأء  
ما الحل اذن وما الدواء في خضم هذا البلاء ؟  
الموت هو الحل ما دام الظلم والدجل والاستضعفاف  
وهدر الكرامات والأنانیات هي البضاعة الرائجة ° ° °  
وما دام الضعيف المستضعف قابلا قانعا لا يهتز ولا  
يتعرک ولا يثار ° ° فليثأر له وليتكلم بلسانه  
وليعبر عن وجدهانه :

لعل الموت خير للبرايم  
وان خافوا الردى وتهيبوا  
أطاعوا ذا الخداع وصدقوا  
وكم نصح النصيح فكذبوه

وغير بعضهم أقوال بعض  
وأبطلت النهي ما أوجبوه

صحبنا دهرنا دهرنا وقديما  
رأى الفضاء ألا يصعبوه

إلى آخر هذه الصيغات والنكات والانتقادات التي  
ما كان لغير أبي العلاء أن يصعدها نداء ثائرا حينا  
ـ ـ دعاء رحيمانا حينا آخر ـ ـ وسخرية مرة أحيانا  
ـ ـ بكل الصدق وكل الإيمان ـ ـ

أسلوبه الأدبي :

شيء واحد أساء إلى أبي العلاء أديبا وشاعرا  
هو : التحدلق التعبيري واللغوي أو ما يسمى  
بالفرنسية Préciosité (١) وهو آفة بقدر ما  
هو ميزة : به يفل الأديب أو الشاعر يدي أدبه

---

(١) يذكرني أبو العلاء بالأديب المسرحي الفرنسي المشهور جان جيرودو Jean Jiroudou فقد كان متذلقاً ورمزاً معقداً وقد عانينا في ترجمة أهم اثاره إلى العربية الشيء الكثير لا سيما : سدوم وعمورة ومحنة شابو ولن تقع حرب طروادة والكترا ،

ويثبط همة أسلوبه ويُثقل جناحي خياله ويصبح  
الأدب - خاصة الشعر - الهيبة لغوية، وعلى الأصح  
أحجية مطلسفة تستدعي من القارئ - هاذا اذا لم  
ينفد صبره - أن يفتح القواميس باستمرار ليفهم  
المراد ويفك اللغو .. غير ان الاديب المتحذلق اذا  
كان موهو با يستطيع أن يخفف من تحذلقة بما  
يسبّقه على أسلوبه من رمز وخيال وما يضمنه من  
فكر .. وهو القائل : يقول أبو العلاء

لا تقييد علي لفظي فاني  
مثل غيري تكلمي بالمجاز

وهذا ما استطاع المعربي أن يفعله فوق أحيانا  
كثيرة ولم نعد نستثقل ظله في اللزوميات مثلاً أو  
رسالة الفران فقد شغلنا بأشياء أخرى ممتعة كشطحات  
الخيال والسخرية البالغة والدعاية المضحكة (١) .

---

(١) يقول طه حسين : قد نسرف على انفسنا وعلى الفن الادبي ان  
ظننا ان شعر اللزوميات جيد كله من الناحية الفنية الخامصة  
وانها المحقق ان الجيد من شعر اللزوميات قليل يمكن ان يستخلاص  
في مجلد نحيف يجمع الى الجمال الفني خلاصه الفلسفة العلائقية.  
انظر كتاب « مع ابني العلاء في سجنه طه حسين ص ١٣٦ وما  
بعدها دار المعارف ١٩٦٣ »

والحوار الشيق والوصف والتمثيل والروح الأبوية والمعاني التأملية البعيدة حتى نسيينا (في الرسالة) كل ما شحنه من مماحكات لغوية وجدل بيزنطي بين الأدباء واللغويين القدامى حول كلمة واحدة أو قاعدة معينة .. وكذاك حالنا مع اللزوميات (١) وسقط الزند .

كما يشغلنا المعرى بكثرة التصوير الحسي وحب الاستشهادات المختلفة والولوع بالتحدي واظهار البراعة وكثافة المعرفة والذكاء العاد في ملاحظة اوضاع الحقيقة التي يعمد الناس الى قلبها أحياناً وفضح كل ذالك بالسخرية الجارحة حيناً والدعابة اللطيفة حيناً والنقد والتصحيح بأستاذية ملحوظة في جميع الأحيان ..

وإذا زعم العقاد أن رسالة الغفران « ليست بالبدعة الفنية ولا بالتحليل المبتكر » .. فان الباحث المعروف ادوار اميل البستاني يرد عليه قبلنا قائلاً : « فلو أخذنا بهذا المقياس ( مقياس العقاد ) ونفينا الخيال الا عن الذين أتوا بصور

---

(١) مطالعات في الكتب والحياة من ٧٨

لا تحاكي شيئاً ولا يشبهها شيء ، ولا تذكر القارئ  
شيء ، لأن سقطنا من مرتبة الخيال جميع شعراً  
الارض (١) .

ونحن نقول ان هذا الخيال التصويري الحسي  
динاميكي حي ومتحرك تسيره الروح العلائية  
الساخرة المميزة والرؤبة النافذة الى صميم الاشياء  
والاشخاص وحتى الالوان نفوذا لا يستطيعه  
المبصرون من الشعراً . ولو لا الأستاذية اللغوية  
التي أثقلت هذا الخيال لقلنا ان أبو العلاء قد جاء  
بالعجز حقا في تصوير الجنة كما يشهدها المؤمنون  
• صحيح ان كل ما فعله أبو العلاء هو انه  
( استطرف شيئاً تليدا ) كما يقول طه حسين غير  
ان « عميد الأدب » العربي في الثلاثينات غاب عن  
باله ان « استطراف التليد » عملية داخلة في صميم  
الصنيع الفني لا سيما حين يفعل ذلك أديب موهوب  
وشاعر مبدع كأبي العلاء بحيث يخرج القديم على  
يديه وكأنه بعث من جديد حيا مشعاعا مشحونا بخصائص  
الشاعر الذاتية من حيث التصور والفهم والذوق

---

(١) ابو العلاء المعربي - هتممل في الظلمات ادوار امين البستاني من  
سلسلة المصايب - بيت الحكم - بيروت ١٩٧٠

يسيره عقل وروح جديدان ويطفى عليه أسلوب فريد . زد على ذلك ان أبا العلاء استطاع في رسالة الفران أن يرتفع بالأسطورة الى مستوى الاحتمال والامكان وأن يضمنها فلذات من الاشارات الادبية والتاريخية والعقائدية فيجعلها واقعا معاشا في ثوب أسطورة ، أو أسطورة في ثوب واقع (١) .  
و اذا الكل يضج بالحياة ..

حتى العروض والمقطوع والمفردات والعبارات والأسباب العروضية والروي والقافية لها في فمه مذاق خاص يلوّكها ويتلذذ بها كسكرة تحت عرق لسانه . لاكنها سكرة لا تذوب نهائيا بل تبقى تمده بالحلوة ما شاء . وهي أحيانا تنهمر على أذنيه انهمار الحياة في العروق أو تضج وتتصطخب كما السمفونية ولا نشاز . أو تتجسد له في الظلمة الدامسة المحيطة به كائنات حية : تحس ، تفك ، تتمنى وتألم . اسمعه يسخر على طريقته :  
علماء الصرف والنحو :

(١) انظر رسالة الفران : منزل الخطيئة في طرف من اطراف الجنة  
واشباه ذلك ، من ٣٠٧ .

اتت علل المنون فما بكاهم  
من اللفظ الصحيح ولا العليل

ولو ان الكلام يحس يوما  
لكان له وراءهم أليل (١)

وحين يتحرر أبو العلاء من « العقدة اللغوية »  
في شعره أو قبل أن « يشرب عقله الحائر ماء الشعر  
ورونقه (٢) » وكان ذالك في مراحل تفتق شاعريته  
الأولى ، نجده ينطلق بطبيعة على سجيته ، وبأسلوبه  
على سهولته وعفويته مع عنایة ملحوظة بهندسة  
التعبير لجهة بلاغته كالتقديم والتأخير والنداء  
وتباهر العارف والطباقي دون اكتثار أو تعلم أو  
تعقيد .

نلاحظ ذالك بوضوح في سقط الزند وهو من  
بواكيه أبي العلاء الشعرية حيث ينساب الشعر  
انسياباً أو يضج ضجيجاً حسب انهمار العاطفة  
وصخباً وهي عاطفة جياشة صادقة في الحالتين .  
وخير مثل على ما نقول قصيده الرائعة :

---

(١) دائرة المعارف ج ٤ ص ٤٦١ د جبور عبد النور .

(٢) على حد تعبير ادوار امين البستاني .

غير مجد في ملتي واعتقادي  
نوح باك ولا ترنم شادي

فهي في ميزان الفن قطعة فنية خالدة خلود الصدق  
والعفوية والتأمل الفلسفي في حقيقة الحياة والأحياء  
• • قطعة ارتفعت عن مناسبتها الحزينة الخاصة الى  
أن أصبحت مرثاة للإنسانية كلها • •

كانت رثاء لأحد أصدقاء أبي العلاء ولداته (١)  
• فأصبحت رثاء لكل إنسان ولكل وجود • كل ذلك في ترابط توليدي مدهش بين الأفكار واندفاق المشاعر المأساوية التي يحس بها الشاعر احساسا عميقاً وصادقاً • والمدهش في هذه المرثاة أن الأسلوب فيها لا يطفى مطلقاً على المعاني فلا تعقيد ولا تله بروي أو قافية أو غير ذلك مما ستره في اللزوميات ومصنفات العزلة العلائية • ومن هنا استنتاج النقاد المعاصرون صدق العاطفة فيها ولم يجدوا أباً العلاء ينصرف عنها إلى العقل وتعقيداته إذ لا يزال العقل العلائي - هنا - في بدايات تطلعه ومعرفته وغناه • فانصرف شاعرنا بكليته العاطفية

---

(١) ويدعى أبا حمزة وهو فقيه من فقهاء المذهب العنقي ، خطيب يدعو إلى الخير ورواية ثقة ، وناسك •

إلى صديقه يرثيه أصدق الرثاء وأشده وقعا على كل نفس . فنجح في هاذا كل النجاح وحلق في أجواء التأمل الفاجع بمصير الإنسان والانسانية ، وصاغ هناك حكمته التي بلورها ومسحتها العاطفة بزيت الصدق والمشاعر النبيلة فأحسسنا كأنها مرثاة لكل واحد منا فأشجانا . وبكى وأبكى (١) !

### العقل امام بل نبي :

مرة أخرى يتتجنى الباحثون ، بعض الباحثين ، على أبي العلاء فيسلبونه حقا نحاول نحن هنا أن نرد له إليه . وهو حقه الصرير بلقب فيلسوف أو على الأقل متكلف .

فلسفة باسكال تبدأ في اثبات انيته بالكونجيتوا الشهير : أنا أفك أذن أنا موجود

وأبو العلاء قبل باسكال بأكثر من ألف سنة أحس بانيته وبوجوديته حين ألح على امامته العقل ونبوته في فهم كل وجود والتوصل إلى كل حقيقة حتى حقيقة الدين ان لم تكن خاضعة للعقل فهي

---

(١) انظر إلى هاذه المرثاة في المنشيقات المثبتة اخر الكتاب .

ليست بحقيقة . وحين تعاملت الغوغاء بالدين  
وحدها ونأى العقلاء عنه أو أدعية العقل في زمانه  
تمسك هو بعقله ورفض الدين كما فهمه المتأجرون  
به أو كما تمسكت به الغوغاء تمسكا ايمانيا  
أعمى . ثم اذا التفرد العلائي باحتضان الذات  
والانطلاق في فهم نفسه وحقائق وجوده من خلال  
العقل لا النقل أليس في اذا اثبات لانيته أو هويته  
والحاج عليها ؟!

صحيح ان باسكال فيلسوف وصاحب المنهج  
والطريقة الرائدين ، لكن أبي العلاء يايمانه المطلق  
بالعقل يبدو لنا فيلسوفا – ولو بغير طريقة أو  
نهج – لا سيما حين تغلى كثيرون من فلاسفة  
الاسلام عن العقل قبل أبي العلاء وأمنوا بالعدس  
أو الفيض طريقا الى المعرفة الحقيقة كالأفلاطونيين  
والأفلوطينيين والمتصوفة ، والاشاعرة . وبعده  
كالغزالى وسائر الفرق الاسلامية المتأثرة به . هاده  
الفرادة لأبي العلاء من بين أكثر الشعراء وال فلاسفة  
العرب تهيب بنا الى الوقوف طويلا أمام ما هاده  
الأعمى – البصير وهذا الشاعر المتأمل الفيلسوف ،  
اذ ليس عيبا على المفكر – الشاعر ، أو الشاعر بـ  
المفكر لا فرق، ألا يكون له نهج معين أو موقف موحد امام

قضايا الله والطبيعة والانسان والمجتمع والمصير  
وحقيقة النفس : مبدأها ومنتهاها ..

حسبه وحسب أبي العلاء انه كان فيلسوفا من نوع آخر : نوع جديد .. غير تقليدي ولا اتباعي يرى في العقول اليونانية أو العقل الأرسطي خاصة منتهى الابداع فيقف عندها أو عنده ، وقفية تلميذ خاشع أمام أستاذه متهيب .. لا ينبع الا بما يقوله أستاذه ولا يتحرك الا باشارة منه ولا يفكر الا بعقله ..

لقد تعالى أبو العلاء عن كل هاذا وفهم الوجود والوجود وجميع الحقائق بعقله هو – وعلى طريقته الخاصة – لا بعقل الآخرين مهما كانوا .. انه بتعبير آخر فيلسوف انتقائي يعجبه هاذا المذهب فيقول به .. ويحلو لعقله ذاك فيؤمن .. ثم ان وجده – بعد التحليل العقلي الاخير – غير صالح او فاسدا رفضه ونادى بغيره وهاكذا هو بين انتقاء واختيار وغربلة ، يبرز دائما فوق الجميع وبحرية مطلقة وفرادة قل نظيرها ..

ونحن اذا فهمنا الفلسفة فهنا كلاسيكيانا محدودا وانها طريقة ونهج وقدرة على التجريد الذهناني

والاستقراء والمنطق سقط تحت الغربال جميع الفلسفه القدامي ما عدا أرسطو . وفي النهضويين ما عدا باسكال . وعذرا من جميع المقتبسين والمقلدين من فلاسفة المسيحيين والمسلمين واليهود .

أما اذا اعتبرنا الفلسفه بالقياس الجديد - نظرة صائبه الى الوجود وال موجود مجرد عن الهوى . عقلانية باستمرار . على تغلغل أحيانا واضطراب ولاكن على اخلاص وفرادة واصرار . فان من كانت هاذه صفتة وذاك اتجاهه فهو فيلسوف . شاء التقليديون أم أبو . لا سيما اذا راعينا شؤونه وعصره وخصوصيته .

يقولون ان « فلسفه » أبي العلاء لم تكن تخلو من الخيال والعاطفة . وقبله أفلاطون لم تكن تخلو فلسفته من الخيال والعاطفة والأسطورة ، مما جعل تلميذه أرسطو يشن عليه حربا لا هوادة فيها ولاكته رغم ذلك لم ينزع عنه صفة الفلسفه .

ترانا نفالي ونشتطر في هاذه المقارنة أم ماذا ؟ لا شك ان التقليديين من المؤرخين وأصحاب الافكار الجاهزة سلفا ، سوف ينكرون علينا هاذا التطاول

على عمالقة الفلسفة في الشرق والغرب حين نقارن بينهم وبين أبي العلاء ولو من زاوية واحدة : زاوية التأمل البعيد في الكون والكائنات والنظر الصائبة فيها : صائعين في وجهنا : هؤلاء أصحاب نظام ونهج و موقف معروف و مبادىء جاؤه بها فأين نظام أصحابك ومنهجه وموقفه ومبادئه ؟

نظام صاحبي - أولا وبكل بساطة - انه كان صادقا مع نفسه مخلصا لوحبي عقله ° ومنهجه انه كان مبدعا لا مقلدا وانتقائيا لا خاضعا أو مسيرا ° و موقفه : انه كان ثائرا انقلابيا ، كل حقائق الوجود لديه قابلة للتغيير والنقد والسخرية أحيانا °° لا شيء ثابتنا عنده °° لا مقدسات °° لا حقائق الا ما خضع لسلطان العقل والعقل وحده (١) °° حتى اذا عجز العقل عن ادراك حقيقة ما فليس هاذا عجزا من العقل في حد ذاته بل هي مرحلة تطور بلغها العقل في سيره الوائب ونموه المطرد ولم يستطع معها ادراك تلك الحقيقة ادراكا كاما ° وسيأتي حين من الدهر على هذا العقل يصل فيه الى كل شيء ويدرك كل حقيقة °° أليس العقل نبيا في نظر

(١) الا يذكروا ابو العلاء بالفيلسوف الفرنسي الساخر فولتير ؟

أبي العلاء ؟ والنبوة جزء من الألوهة أو شيء قريب منها ..

أما مبادئه : فليست من النوع التجريدي الاستقرائي الذي يصوغ العموميات من الخصوصيات بل ان مبادئه تجسيدية وبكلمة أصح: للمعري آراء ومبادئ منتزعة من صميم الواقع المعاش والعقائد السائدة : يتعامل معها .. يحاورها .. يرفضها .. يعلو عليها مكونا له مبادئ مقابلة هي النقيض دائما ..

ثم هو فيلسوف لأنه كان من دعاة العقل مبشرًا بamacته ونبوته في عصر فقدت فيه القيم وشوهدت الحقائق .. واستبعد العقل .. بل استبعد ..

بالعقل حمى حريته وكرامته وبه سخر من المقلدين وتعالي على الظالمين والدعاة ، وبه فضح المزيفين والمتاجرين بالانسان وبالدين .. تبعه قائدا واماً ومستشارا بل نبيا :

كذب الظن لا امام سوى العقل  
مشيرا في صبحه والمساء

فإذا ما أطعته جلب الرحمة  
عند المسير والارسال

— أيها الفران خصصت بعقل  
فأسأله فكل عقل نبي

— فشاور العقل واترك غيره هدرا  
فالعقل خير مشير ضمه النادي ..

ويعجبه من أرسطو منطقه وبرهانه فيدعوه اليه  
والى اجتناب ما يبطله :

ولا تصدق بما البرهان يبطله  
فتستفيد من التصديق تكذيبا

ويربط أبو العلاء الفساد في المجتمع الى عدم  
الاصفاء لصوت العقل واتباع الهوى والفرض ..  
أليس هذا هو سبب الفساد في كل عصر ؟ ..  
والمتجمون السحرة — لا علماء الفلك — الذين  
يرجمون بالغيب : هؤلاء يسيئون الى العقل كثيرا  
حين يبطلون دوره الاوحد في فهم حقائق الأمور :

سألت منجمها عن الطفل الذي  
في المهد كم هو عائش من دهره ؟

فأجابها مئة ليأخذ درهما  
وأتى العام وليدها في شهره ..

لاحظ السخرية التي لا يتخلى عنها أبو العلاء  
في كل ما ومن ينقد ..

أفلأ يحق لنا أن نسميه بعد الجاحظ فيلسوف  
السخرية في الأدب العربي ؟

اسمعه يتابع ساخراً ومشفقاً في آن :

شكى الأذى فسهرت الليل وابتكرت  
به الفتاة إلى شمطاء ترقى

وأمه تسأل العراف قاضية  
عنـه النذور لعل الله يبقيـه

وأنت أرشـد منها حين تحملـه  
إلى الطـبيب يداويـه ويـسـقـيـه ..

انه يؤمن بالعلم ويـهـزـأـ منـ العـرـافـينـ وـالـسـحـرـةـ الـذـينـ  
يـسـتـغـلـونـ سـذـاجـةـ الـعـوـامـ وـيـوـهـمـونـهـمـ انـ الرـقـىـ  
وـالـنـذـورـ تـشـفـيـ الـاـمـرـاـضـ .. كـمـاـ يـهـزـأـ بـالـذـينـ  
قـالـوـ انـ السـوـدـانـ اـخـتـصـوـ بـالـلـوـنـ الـاـسـوـدـ لـأـنـ جـدـهـمـ

حام دعا عليه أبوه نوح فاسود لونه .. وقد سبق  
بهاذا ابن خلدون بنحو أربعة قرون :

ما اسود حام لذنب كان أحده  
لكن غريزة لون خطها الملك

أما في الماورائيات وبعض أسرار الحياة كخلود  
النفس والحساب والبعث فان العقل يدركها على  
نحو من التجريد أو هو يفهمها فهما نظريا .. أي  
يخضعها للقوانين العامة وبالتالي يمنطقها اذا صح  
التعبير .. ل لكنه لا يحسم فيها - كما يفعل في  
المحسوسات - بل يحدس .. يظن .. يطمئن ايمانه  
ويرضي فضول العقل دون أن يملأه يقينا :

سألتموني فأعيرتني اجابتكم  
من ادعى انه دار فقد كذبا  
اما اليقين فلا يقين وانما  
اقسى اجتهادي أن أظن وأحسدا

غير أن هذا لا يعني أن يستبدل العقل بأدلة  
أخرى - كما فعل الفزالي والمتصوفة والاشراقيون  
اجمالا - وظل أبو العلاء مؤمنا بالعقل معتمدا عليه  
رغم بعض قصوره .. وهاده ميزة علمية فلسفية

تضعيه خارج عصره وتقر به من الفلاسفة العقلاً نيين  
النهضويين ..

وان عقلا لا يرفك بكل شيء ولا يقدم لك  
حلولا لكل قضية أو جوابا عن كل سؤال وتبقي تلح  
عليه وتستنجد به ولا تلوذ بغيره .. ان عقلا كهذا  
ليشقي صاحبه ويضئيه . وأبو العلاء شقي بعقله  
وأضناه .. حين جعله اماما فما هداه ونبيا قلما  
خلصه أو شفاه .. لاكنه ما تنكر له ولا كفر به  
ـ كغيره ـ بل ظل يطلب منه الجواب .. ولا جواب !  
ـ انه شقاء أصحاب العقول أمام المجهول .. وما  
أمره ! . ويعجبني قول للباحث نجيب مخول في هذا  
المجال : « شقاء الوجود في الوجود دواوه ، وشقاء  
الحياة في الحياة شفاؤه . لكن الوجود والحياة شيء  
وفهم الوجود والحياة شيء آخر . الوجود سخرة ،  
ان شئت ، يمكن الانسان تحملها . أما محاولة فك  
لغز الوجود والحياة فسخرية لم يتمكن الانسان ،  
حتى الآن ، من الاقلاع عنها (١) » .  
واذا كان المجتمع قد فسد في أيامه فلأن الناس

---

(١) انظر كتاب : الفلسفة العربية في موضوعات موسعة ص ١٩١  
نجيب مخول منشورات مكتبة انطوان - بيروت ١٩٧٠ .

— حكامًا ومحكومين — لم يعملا العقل في تدبير شؤونهم ولم يصغوا إلى ندائه في التعامل والتعايش وتفسير القيم والقوانين .. وكان البديل : سيطرة العواطف والأذانيات والمصالح الخاصة ..

انها الافة المستمرة حتى يومنا هذا : تعطيل دود العقل .

وفي رأي أحمد أمين ان سبب نجاح أبي العلاء  
عود الى أمريين :

الأول : ان الأمور الاجتماعية والأخلاقية التي يبعدها هي من صميم اختصاص العقل : « فالعقل أداة صالحة لربط الاسباب بالأسباب . والأمور الاجتماعية والأخلاقية تجرب تحدث فتحدث نتائجها تظلم المسؤولين والحكومات فتسوء حال الأمة وتعدل حالها . . . . .

والسبب الثاني : ان ناقد هاذه الأمور ممتع  
بكثير من العربية . . . . » الن (١) .

<sup>١٥٦</sup> انظر كتاب مقام العقل عند العرب ، قدرى حافظ طوقان .

## العقل أمام الله :

لم يكن شك المعرى في الماورائيات ناتجاً عن جحود لوجود الله .. بل لأن ستائر الغيب والمصير كثيفة لا يستطيع نور العقل أن يخفف من كثافتها وبالتالي فلا يقين بل شك مؤقت أي تعليق حكم .. إلى أن يهتدى العقل يوماً في تطوره وتساميه ..

أما الله فلا شك في وجوده لأن العقل هو الذي يهدي إليه ويدل عليه لا الأديان ولا الانبياء ... العقل يحتم أن يكون لهذا الفلك الدائري بانتظام مدبر قدير أحکم قوانين دورانه .. ولهذا المخلوقات خالق عظيم « خلق الانسان في أحسن تقويم » وخلق لكل شيء قوامه ونظامه .. وهذا ما قالته الفلسفه وأكده الحكماء :

فلك يدور بحكمة      وله بلا ريب مدبر  
فالهلال المنيف والبدر والفرقان والصبح والشري والماء  
هذا كلها لربك ما عابك في قول ذالك الحكماء

أمام كل هذه العظمة يقف - بل يجب أن يقف - العقل خاشعاً مقدساً والانسان محتبساً منياً .. فالله يعرف بالدليل العقلي واستقراء

حقائق الأشياء .. أما كيف هو وأين هو وما صفاته  
فأمور لا طاقة للعقل بها .. وقد ضل ضلالاً كبيراً  
كل من بحث في ذلك كالمعتزلة والأشاعرة وعلماء  
الكلام عموماً وفلاسفة الإسلام خصوصاً حين قاسوه  
على ما يعرفون من صفات الإنسان .. فانتهوا إلى  
خبط وعسف وكذب :

أما الآله فأمر لست أدركه  
فاحذر لجيئك فوق الأرض اسخطا

يخبرونك عن رب العلي كذلك  
وما درى بشؤون الله إنسان

والله أكبر لا يدنو القياس له  
ولا يجوز عليه كان أو صارا ..

فالآله أبي العلاء سر يعلو على كل بحث ويستغلق  
على كل فهم لكنه يعرف من خلال مخلوقاته ..  
انه الآله منطقي - كالآله أرسطو - وليس الآله  
الاديان .. أو كما فهمه علماء الكلام ..

أما المناية الالاهية أو ما يسمى بال الأجنبية  
 فقد فهمها أبو العلاء فهما  
 فلسفياً خاصاً . فالله لا يهتم بجزئيات الأمور ولا

بالأفراد أشرارا كانوا أو أخيارا ٠٠ وحين يقع  
الظلم أو ينزل الخير في بلد فليس لأن فيها ذالك  
الشرير أو هاذا الخير ٠٠ بل لأنها أقدار مقدرة  
وقوانين محكمة ونواتميس تجري الطبيعة بموجبها،  
وحين يقع المقدور فليس لعقاب الأفراد أو ثوابهم ،  
اذ لا شأن لهم كأفراد في نظر الله :

تُورعوا يا بني حواء عن كذب  
فما لكم عند رب صاغكم خطر  
لم تجدبو لقبيح من فعالكم  
ولم يجعلكم لحسن التوبة المطر  
- وانما هي أقدار مرتبة  
ما علقت بأساءات واجمال

وهو ينكر الجبرية ويقول بحرية الارادة  
لإنسانية كما قالت المعتزلة لأن ذالك يتناهى مع  
لعقل ومفهوم العدالة ولا يجوز على الله أن يجازي  
المجبر ٠٠ تماما كما قالت المعتزلة :

ان كان من فعل الكبار مجبرا  
فعذابه ظلم على ما يفعل  
اما أبياته الثلاثة الشهيرة :

قلتم : لنا خالق عليه  
 قلنا : صدقتم ، كذا نقول  
 زعمتموه بلا مكان  
 ولا زمان ، ألا فقولو  
 هاذا كلام له خبيء  
 معناه ليست لنا عقول ..

فكل ما أراده بها هو ألا يخضع الله لمقاييس  
 الزمان والمكان والعجز والأين والكيف إلى ما هنالك  
 ( قاطيفورياس ) من المقولات الأرسطية العشر  
 التي تعين صفة الشيء وبالتالي Categories وجوده .. بل أراد له — كما أراد الدين — أن يكون  
 فوق الزمان والمكان وخارج كل امكان .. أزلياً  
 أبداً لا بداية له ولا نهاية (1) .

أما انكاره لبعث الرسل والأنبياء والوحى  
 فتهمة لم نر لها ما يبررها سوى أنها حكم متسرع  
 على بعض أبيات للمعري يحذر فيها من الجدل في  
 بعث الأنبياء وارسال الرسل وتحكيم العقل في  
 القضية :

(1) للتوسيع انظر : الفلسفة العربية في موضوعات موسعة ص ١٩٩ .

قد طال في العيش تقييدي وارسالي  
من اتقى الله فهو السالم السالبي

وأرقب الأهل في عسر وفي يسر  
واترك جدالك في بعث وارسال

والتحذير من الجدل في ذالك لا يعني الانكار ..  
وانما هو – كما يقول طه حسين – « غير مطمئن  
إلى النبوات وهو محتاط إلى اعلان شكه فيها (١) » .  
وفي الفصول والغايات يشني أبو العلاء على النبي  
محمد أكثر من عشرين مرة ويستشهد بأحاديثه  
وكلماته ..

أما الطقوس الدينية والفرائض فقد يعمل بها  
ويدعوا إليها ما عدا العج ... وعلى كل حال فهو  
معفى منها كلها لو أراد بموجب الشريعة الإسلامية  
السائلة بصريح الآية « ليس على الأعمى حرج ولا  
على المريض حرج » .. وما دام أبو العلاء مؤمنا  
بالله ايمانا عقلا نريا حررا فلنفتر له بغض خطأه  
الذي حلل لنفسه فيه ما لا يجوز حين هجا الانبياء

---

(١) مع أبي العلاء في سجنه طه حسن ص ٤٠٠ دار المعارف بمصر  
١٩٦٤

وتمادى في ذلك .. نفتر له لقاء ايمانه بالله ..  
ولعل هذا الذي صرخ به كان نتيجة سورة غاضبة  
وتشنج لم يدم طويلا :

ولا تحسب مقال الرسل حقا  
ولكن قول زور سطروه !!

وكان الناس في عيش رغيد  
فجاؤوا بالحال فكدروه

- أفيقو أفيقو يا غواة فانما  
دياناتكم مكر من القدماء

أرادوا بها جمع العظام فأدرکو  
وبادوا فماتت سنة المؤماء !!

أي حطام هو هذا الذي جمعه الانبياء الزاهدون  
يا أبا العلاء ؟!! .. لكنه هذيان الشاعر الحائر  
في لحظة من لحظات ضيقته وتبصره برجال الدين  
الذين جعلوه يكفر حتى بالدين نفسه لكثره ما رأى  
وسمع من ظلمهم وكيدهم وابتزازهم وتزويرهم  
للحقائق .. هذا المروق والكفر الصريح لا يشكل  
موقعها نهائيا بل هو حالة .. وبحالة وجدانية عابرة  
سرعان ما يعود عنها الشاعر الى دنيا التوبة

والاعتراف والرضي العقلي .. أو على الاقل الى دائرة الشك وتعليق الحكم .. فهل نحاسبه على الحالة أم على الموقف ؟ ترك الجواب للذين رموه بالكفر والزندقة قدامي ومحدثين قبل أن ينظروا الى أنفسهم وحال دينهم ورجال دينهم .. ثم لعله قصد الأديان الوثنية .. من يدرى ؟

كان يصوم ويصلبي ويذكر .. ثم ألم تكن حياته كلها صوما (١) وصلاة وزكاة وضراءات آناء الليل وأطراف النهار ؟! وأي مال فائض يذكر .. زكاته كانت مقاسمه خادمه نصف ايراده الذي لم يكن يتتجاوز الثلاثين دينارا .. زكاته كانت عطاؤه، وعطاؤه كان أدبه وعلمه وأبوته وعطفه على تلامذته ورواد مجلسه ودعوته العارة الى احترام انسانية الانسان المستضعف والحيوان المستهدفة، حتى أديم الارض له من أبوته نصيب ..

وما رأيك بانسان يسوم طول عمره عن الدنس والاشم ثم يرى في الموت .. يا ذماره !؟ ..

---

(١) انا هائم دليل الرايا .. شارني النائم وهذا ذلك العبد ..

## العقل أمّام الإنسان والنفس الإنسانية :

يرى أبو العلاء أنّ الإنسان جزء من الله ونور  
من أنواره ، فلا بدّ والحالة هاذة أن يكون مثل هاذا  
الإنسان قدّيما خلقه . أقدم بكثير مما قالته الكتب  
و جاء به الرسل . والافلاك التي نسبوا إليها العقول  
لم تكون أقدم من الإنسان ؟

ومولد هادي الشمس أعيائك حده  
وخبر لب انه متقادم

وما آدم في مذهب العقل واحدا  
ولكنه عند القياس أوAdam

دائماً العقل والقياس هما اللذان يرشدان أبا  
العلاء إلى حقيقة الأشياء لا المعروف أو الموروث من  
أقوال الغير حتى ولو كان هاذا الغيرنبيا مرسلا  
وهو يلتقي مع الفلاسفة في القول بقدم العالم :

خالق لا يشك فيه قديم  
وزمان على الأنام تقادم

جائز أن يكون آدم هاذا  
قبله آدم على اثر آدم

ولقد سما حتى على أفلاطون في مسألة التناصح  
حين اعتقد اذا الفيلسوف هو والمتاشرون به ان  
النفس تنتقل من جسم الى جسم لتطهر . . فحذر  
قائلا بشيء من السخرية الهادئة :

يقولون ان الجسم تنقل روحه  
إلى غيره حتى يهد بها النقل

فلا تقبلن ما يخبرونك ضلة  
إذا لم يؤيد ما أتوك به العقل

وليس جسوم كالنخيل وان سما  
بها الفرع الا مثلما نبت البقل

أو بشيء من الرثاء المر :

ضعكنا وكان الضحى منا سفاهة  
وحق لسكان البسيطة أن يبكيو

يعطمنا ريب الزمان كأننا  
زجاج ولاكن لا يعادله سبائك

كما يلتقي مع أكثر الفلاسفة في انكار خلود  
النفس وبعث الاجساد . . في الواقع هو يلتقي مع  
عقله لا مع أي شيء آخر أو شخص آخر . . فيترجم

عنه سواء أرضى بذالك الفلسفة أو الدين أو  
أغضبهما ٠٠ لا فرق

أترجون أن أعود اليكم  
لا ترجو فانني لا أعود  
ولجسمي الى التراب هبوط  
ولروحى الى الهواء صعود

الجسم يعود الى مادته ٠٠ الى التراب ٠٠ أما  
الروح فعنصر لطيف يتبدل بعد الموت في الهواء ٠٠  
هذا ما يقوله العقل :

أما اذا شاء الله – وهو على كل شيء قادر –  
أن يبعثها بعد الموت فله ذلك :

والله ينشر أرواحا بقدرته  
ويبعث الغيث في أرواحه النشر ٠٠

وتراه يلهم في اللزوميات بالنفس ، فتارة هي  
أرسططاليسيّة كما رأيت وتارة هي أفلاطونية  
سينوية كما سترى :

النفس عند فراقها جثمانها  
محزونة لدروس رباع عام

كحمامـة صـيدـت فـثـنـت جـيـدـهـا  
أـسـفـا لـتـنـظـر حـال وـكـر دـامـر

وتقفز رأسا إلى الذاكرة عينية ابن سينا ..  
ل لكن أبا العلاء لم يتعمق في حقيقة النفس عند ابن  
سينا .. وليس من شأنه هذا هنا .. ولا هناك ..  
لقد قال رأيه في الموضوع .. وهو هنا يتلهى ..  
يس تعرض .. لا أكثر .. وإذا كان هذا يسمى  
تناقضا فهو في الجزئيات وليس في اتجاهه العام ..



## العقل أمام الحياة العملية

المجتمع ، الاخلاق ، التعامل مع الناس ، كلها أمور بحاجة الى العقل . . الى استشارته دائماً والعمل بوحيه . . وأبو العلاء يرى ان كل ما يجري بين الناس في مجتمعه قائم على الأنانية أو الظلم ، أو التسرع ، أو التعصب ، أو التقليد أو الاستغلال . . وهي آفات يعارضها العقل ويدعو الى التسلح بنقاضها . .

وأبو العلاء رغم يأسه من صلاح مجتمعه لا يعلن افلاسه في ذلك بل يعلن — في عزلته — ان العودة الى العقل ومشاورة العقل والعمل بنصيحة العقل يمكن أن يصلح من حال الناس وتقويم اعوجاجهم وانحرافهم . . وهاده ناحية ايجابية في فلسفة أبي

العلاء التي طالما نعنت بأنها فلسفة هداة يائسة  
من كل صلاح واصلاح لا يمان صاحبها بفريزه الشر  
المطبوعة في الانسان منذ كان ..

الخير موجود يدركه الانسان بمجرد التفكير  
.. العقل يشير اليه .. بل هو يشير الى نفسه :

من أراد الخير فليعمل له  
فعليه لذوي اللب علم

و اذا مارست فعل الخير للغير لا للثواب تصبيع  
نلا وقدوة فينتشر بين الناس :

والخير يعودي كفادي مزنة هطلت  
أرضا فلما رأها رائح هطلا

فلو عقل الناس ما تميزوا ولا تباذلو بالألقاب  
لما استغل بعضهم بعضا ولما كان بينهم غني على  
حساب فقير :

يا قوت ، ما أنت ياقوت ولا ذهب  
فكيف تعجز أقواما مساكينا  
وأحسب الناس لو أعطوا زكاتهم  
لما رأيت بنبي الاعدام شاكينا

وفي أعلى مراتب الصحو العقلية والتألق  
الوجوداني ينهر الفكر العلائي بأحدث الآراء  
الاشتراكية ولو بقلب عاطفي غير مقون :

لو كان لي أو لغيري قيد أنملاة  
من البساطة خلت الأمر مشتركا

والامام علي ليس في الاعتبار الانساني أفضل  
من خادمه قنبر ولا العربي أفضل من البربرى ..  
دعوة الى المساواة معروفة قالت بها الأديان ونادي  
بها الاسلام لاكتنها من فم أبي العلاء ومن عقله  
ووجدانه ذات مذاق خاص ووقع مميز ..

لا يفخرن الهاشمي  
على امرئ من آل بربور

فالحق يحلف ما على  
عنه الا كقنبر

- وما نأت القرابة عن رجال  
أبوهم يافت وأبوك سام

ويطرح عقله قضية المواريث والانصبة فيراها  
في معظم الشرائع جائرة غير منصفة .. وتعتليج في

أعمقه شاعر البنوة الصافية وتراءى له دائماً  
أمومة أصفي وأكثر حناناً فيهتف منتقداً تقسيم  
المواريث والسلهم الذي تصيبه الأم من ارث ابنها  
وهو السادس أو (٤٠٠ سهم) فقط من ٢٤٠٠  
بيتاماً البت لها النصف والزوجة الرابع !

والأم بالسادس عادت وهي أرأف من  
بنت لها النصف أو عرس لها الرابع !

إلى آخر هاذه العملات الشعواء والانتقادات الهدافة  
التي أقضت مضجع أبي العلاء على خشونته ولم  
يسكت عن الزيف والدجل والظلم طيلة حياته مع  
أنه بمنأى عن مواقعيه وعن أذى أصحابه .. لكنها  
عاطفة الأبوة والحب العميق الذي يحمله  
للمستضعفين في الأرض فلو كان متشائماً يائساً من  
صلاح الناس - كما زعم أكثر مؤرخيه - لما رأينا  
في تضاعيف كل قصيدة وفي خبايا كل خفقة من  
خفقات وجدانه تلك اللهفة العارمة تتغاظم كلما  
ظهر له باطل أو حدثوه عن ظالم .. وحين دعا  
الرجال إلى عدم الزواج بل إلى الخصي كيلاً ينجبوا ،  
والناس جمِيعاً إلى الموت ، واختصار الحياة وفضل  
القبر على البقاء .. لم يفعل ذلك ولم يدع إليه

عن تشاوئم أصيل فيه رغم بلائه العظيم ، وخلام حياته المستمر وحندس ليله المقيم، بل فعل ذالك بعد أن بع صوته وطال عذابه مع من لا يفهمون أنفسهم ولا يقدرون قيمة انسانيتهم وكرامتهم ولا يتذرون على واقعهم في مجتمع جعل منهم وقودا لطامع حكامه وأضاحي لشهواتهم . . فغير مثل هاذا الانسان أن يموت دفعة واحدة من أن يموت كل يوم . . وقد رأينا في فصول سابقة كم كان أبو العلاء معبا للحياة والأخياء ، مقبلا على الدنيا في مطلع شبابه وبده رحلاته رغم عماه . . يوم كان يقول منشدا آماله وأمانيه :

سقيا لأيام الشباب  
وما حسرت مطيتيما  
أيام أمل أن أمس  
الفرقدين براحتيا

ل لكن الدنيا لم تقبل عليه بل كاللت له الصفة تلو الصفة ، ورغم هاذا ظل يغازلها ويخطب ودها عليه يصلح من شأنها وعله يبلغ فيها ومنها ما يزيد من شهرة وسعادة ومجد وأولاد . . وحين اعتزلها لم يلق سلاحه نهائيا بل ظل موصول القلب والعاطفة

بالناس .. بالمساكين من الناس .. بالطيبين منهم .. بطلاب المعرفة .. بالمعبين الذين لا تزال في عقولهم وقلوبهم بقية فضل وكرامة وحب ..

كلا ! لم يتشاعم أبو العلاء أصلاً ومزاجاً ..  
أقولها تكراراً .. بل «قرفا» ومقتا لانسان تاه عن حقيقته .. ومجتمع راج فيه كل شيء الا العقل والقلب والضمير .. وأديان شوهدت حقائقها وغاياتها وقلبت مقاييسها وأصبحت أشبه بالمتاجر منها بالمنائر ..

### هذا هو أبو العلاء :

فقد آن لنا أن ننظر إليه بالمنظار العلمي الجديد .. وبالعقل المعرفي المجرد .. لا أن نجري مع الفكر السلفي والمفكرين التقليديين الذين رأوا في هذا المفكر العر عالة على الدنيا والدين وعيثَا ثقيلاً على الإنسانية، يدعوا إلى الخلاص منها بالخصي وقطع النسل والموت .. وهم لو عقلوا مثله وتجربوا لقالوا قوله وأمنوا بما آمن وشكوا بما شاء .. ولكن مصيبة أبي العلاء معنا انه يجرب حين نجبن ويعبّر حين نعجز عن الكلام ويصرح بما يضمر ونحن

نضمر غير ما نصرح ..

ولو أنسفو وتجردو لرأوا فيه مفكرا عقلانيا  
معريا كبيرا وانقلابيا خطيرا واصلاحيَا ثوريَا  
وساخرا حرا يفضح الزيف ويكشف المزيفين ويعرى  
حقائق الكون والحياة والآحياء .. فاذا بها أمامك  
غير ما لقنتها واذا بها غير ما قدستها ..

وخير ما أختم به هاذة الدراسة المتواضعة لفكرة  
أبي العلاء وحقيقة قوله للباحث المعروف نجيب مخول  
يقيم به عقلانية أبي العلاء: « لا شك ان الموري شاعر  
مفكر .. لاقنه في نظر الفلسفة أكثر من شاعر  
ومفكر : انه رمز العقل البشري العائر الوثاب في  
أن واحد ، غير المحدود في عظمه ، وغير المحدود في  
صغره على ما قال باسكال عن الانسان صاحب هاذة  
العقل .. فوق ذالك كله لأبي العلاء منزلة خاصة  
بين نوابغ الشرق : هاذة البلاد كانت أقرب من  
غيرها الى السماء : عن طريق السماء أتى أكثر  
ساستها ، عن طريق السماء بربز أكثر علمائها ،  
عن طريق السماء فكر أكثر فلاسفتها .. أما الموري  
فكان فيها رسول العقل ونبيه ، وبالعقل شقي  
فأصبح ضحية من ضحاياه .. » الى أن يقول :  
« لو قيض للفكر الشرقي أن يتطور تطورا طبيعيا

بعد أبي العلاء لرأينا العقل يعمل عمله عندنا ،  
في العلم والفلسفة ، وما كنا في مؤخرة الركب  
الإنساني . . . أما روحانيتنا فلا خوف عليها لأن  
جذورها آخذة في أعماقنا ، أكبر دليل على ذلك  
أبو العلاء نفسه ، فهو مع عقلانيته الشامخة  
المتمردة ، ومع كل ثورته المحمومة على التقاليد ظل  
مؤمنا بـ « إله خالق اتقاه وخشع له والتيس عفوه » .

## الى طلاب البكالوريا اللبنانيـة - القسم الثاني - فرع الفلسفة

أعرف مثلكم أيها الأعزاء ان المعري ، وان كان مفروضا في منهجكم الرسمي اللبناني ، الا أنه نادر ما جاء في الامتحانات الرسمية . حتى اذا جاء أعرضتم عنه الى غيره : كالفارابي وابن سينا والفالزالي وابن رشد وابن خلدون .

مع انه في نظري أمتع وأخف ظلا وأقرب الى النفوس .. والكتابة في آرائه وفلسفته أسهل وأنجع ..

مسكين أبو العلاء : لقد ظلمه عصره لأنه لم يفهمه .. فأعرض عنه .. وظلمناه نحن لأننا

فهمناه .. خطأ .. في أكثر الأحيان .. فأعرضنا عنه .. وهاده الدراسة دعوة متواضعة الى فهم أبي العلاء فهما حديثا ، ومحاولة لرفع الغبن عنه والأذى اذ يكفيه ما لاقى ، وما يلاقى .. سيظهر لكم انه كان محبا لا حاقدا .. ومتفائلا .. لا متشائما .. محبا للمستففين - أمثالنا - لا للطفاة .. محبا للعقل والعقلاء - مثلنا - لا لمشوهي العقل والعقلاء .. ومزوري القيم والقوانين والشرع .. والمتجرين بالله ! .. اقرأوه - اذن - لا لكتبو عنه في امتحاناتكم .. مخافة أن يصيّبكم بعض فشله وسوء حظه .. بل لتدافعوا عنه في نواديكم ومحاضراتكم ، ولتباهلو به امام بيرون ولو كريس وأبيقور فاليري وشو .. وحتى ديكارت ..

ومن أراد منكم نموذجا للبحث في آراء أبي العلاء وموافقه وأسئلة دورات تختص به فاليلكم هي :

## للطالعة

### ١ - موضوع نموذجي مفصل :

قال المعربي :

أيها الغر ان خصصت بعقل  
فاسأله فكل عقل نبى

- أ - اشرح هاذا البيت وبين رأي المعربي في العقل ،  
وقيمة المعرفة العقلية ( ٦ علامات ) .
- ب - ما صلة العقل بالدين عند المعربي . ابن ذلك  
في نموذج من الشواهد .
- ج - هل كان لأبي العلاء رأي ثابت في مسألة  
المصير ؟
- د - أذكر الدوافع والأسباب التي قادت المعربي الى

التشاؤم ( ١٤ علامة ) ٠

دورة ١٩٧٤ الثانية

## الأفكار الرئيسية

### أ - شرح البيت :

أيها الفتى المغزور بأشياء الشباب من مجد وثروة وصحة وعقيدة ٠ ٠ ما قيمة كل ذلك اذا كان العقل الذي خصائصه به الله دون سائر المخلوقات، لا تعمل به ولا تهتدي بهديه ٠ ٠ ما قيمة ارثك وتراثك ودينك اذا تقبلت كل هاذا بالتقليد والتبني ، دون أن تستشير يوماً عقلك اذا كان كل ما أعطيته صحيحاً ٠ وكل ما تؤمن به حررياً بالایمان أو الثقة أو التقديس ٠

ان الحقيقة - أيها الفتى - لا يمكن أن تعتبرها حقيقة ساطعة قاطعة الا اذا جاءتنا عن العقل : هذا النبي الاول - في نظر أبي العلاء - الذي عن طريقه يعرف النبي الثاني - أو الرسول - وفهم رسالته ٠ ٠

في جميع الأديان دعوة صريحة الى تقدير العقل

البشري والرجوع اليه – وواضح ان المعرفي يقصد العقل المثقف المتحرر – حتى الايمان الديني اذا لم يكن ايمانا عقليا ، فلا قيمة له ولا فائدة . وطالما سبب الايمان الموروث شكا وأزمات نفسية لدى كبار علماء الدين أنفسهم . وخير دليل على ذلك الغزالى .

ثم ان العقل هو الطاقة الوحيدة التي تحمل من مشكاة الالوهية الشيء الكثير وقد خصصت بها وحدك أيها الانسان فاستشرها في كل شيء وفي كل حين . فهي النبي قبل أينبي :

فشاور العقل واترك غيره هدرا  
فالعقل خير مشير ضمه النادي

والطاعة المطلقة لا تجوز الا لله . والعقل نور الله في الانسان : يكشف العمى ، ويجلب الرحمة والهدى :

فاما اطعته جلب الرحمة عند المسير والارساع

وهاكذا نجد ان المعرفة النقلية لا قيمة لها على الاطلاق اذا لم تؤيدها أو تحل محلها المعرفة

العقلية ، فهي المعرفة اليقينية لا سواها ٠ ودع  
عنك ما يؤمن به أصحاب الحدوس والاشراق ٠٠  
ب - ما صلة العقل بالدين عند المعري ٠ ابن  
ذالك في نموذج من الشواهد ٠

慈悲ية المعري - أو فضيلته - لا أدرى ، انه  
لا ينظر الى الدين الا بمنظار العقل المغزون بـألف  
سؤال وألف شك لا سيما وهو يرى الى الدين وقد  
أصبح ألعوبة بأيدي تجار الدين ومزوريه ٠٠ وحتى  
الدين يرى فيه أباطيل وأساطير لا ينكرها الكثيرون  
بل يؤمنون بها ٠٠ فكيف لا يكفر المعري بالدين ٠٠  
بل بالأديان جمِيعاً؟ وهو يرى التجسيد يصبح  
عقيدة والتقليد يمسى ميزاناً للمعرفة ، والتشبيه  
ينقلب ايماناً ، والتنجيم والسحر والشعوذة يعمل  
بها وكأنها تنزيل من التنزيل؟! كيف لا يطلق  
صيحته الخامسة قائلاً :

اثنان أهل الارض ذو عقل بلا  
دين وآخر دين لا عقل له  
慈悲يته ان عقله تمادى فكفر ٠٠ وان رجل  
الدين تمادى في جهله فهجر ٠٠  
رجل الدين تمادى في جهله فهجر ٠٠

أما الله فشيء آخر : يؤمن به أبو العلاء لأن

العقل يشير اليه بدللين على الاقل هما : دليل  
العلة والعلو ، ودليل العناية الالهية ( للتوسيع  
انظر صفحة ١٤٥ و ١٤٦ ) .

مولاك مولاك الذي ما له  
ند و خاب الكافر البغاد

فلاء يدور بحكمة  
وله بلا ريب مدبر ..

فالهلال المنيف والبدر والفرق والصريح والشري والماء  
هاده كلها لربك ما عابك في قول ذالك الحكماء

كل هاده العناصر والأجرام والكواكب دليل  
على وجود ربك .. بهادا قالت الفلسفه وبهادا  
يشير العقل فلا تخشى بعد ذلك أن يعييئ أحد ..

ويلتفت أبو العلاء الى الفرق الدينية الاسلامية  
فيり خلافا يبلغ حد العنف والاقتتال ، ولا يرى  
حوارا ، ولا محبة ، ولا طلبا للحقيقة الدينية  
لذاتها .. فهادا معتزلي ، وذاك أشعري ، وذاك  
مرجيء ، وذياك حشوبي أو تشبيهي ، أو علوبي ،  
أو فاطمي ، أو قرمطي الى آخر السلسلة غير الذهبية ..  
والحاكم فوق كل هؤلاء مستغل مبتز لا هم له

سوى زيادة الطين بلة . . .

كما يلتفت الى الاديان الاخرى فيرى الشيء نفسه  
والقتال نفسه والتهافت نفسه :

كل يمجد دينه يا ليت شعري ما الصحيح !

والجواب المؤلم الذي يفرض نفسه على أبي العلاء : لا صحيح !! الا ما أثبته العقل ودل عليه البرهان .. وهو قليل ..

ج - هل كان لأبي العلاء رأي ثابت في مسألة المصير ؟

من خصائص الفكر العلائي انه فكر تسؤالي تأملي حائر .. وبهذا امتيازه على سائر الافكار التسليمية في عصره .. انه فكر مستقبلي - اذا صح التعبير - وبالتالي حضاري ، حين لا يكتفي بتقبل وجود مفروض من الغير : سواء كان هذا الغير الله أو الطبيعة أو الانسان .. بل يحاول أن يكون وجودا خاصا به : وجودا حررا مثاليا يحمل به ويتعلل اليه .. لكن الوجود المفروض يضغط عليه ويشده الى الواقع المرفوض ..

وبين فكي الفرض والرفض بين القبول والشك  
يعتصر عقل الانسان وقلبه وتبرز مأساة الرافضين  
و بمقدار ما يكثر الرفض والتساؤل والشك  
تحقق الانسانية مصيرًا أفضل على هاذه الارض  
ومجتمعاً أمثل ..

ومأساة أبي العلاء انه كان رافضاً لمصيرين لا  
مصير واحد : الاول مصير الانسان على الارض وقد  
وجد له حلاً بالعزلة ورفض القيم السائدة ..

ل لكن المصير الثاني وهو الاكثر هولاً والأعمق  
مأساوية : مصير الانسان بعد الموت ، هو الذي  
حاول عقل المعرفي أن يحله بعد أن لاب حوله كثيراً  
وتساءل كثيراً غير أنه تحطم على أبوابه الموصدة  
وراح ينشد بل ينسج أروع أشعاره وأعمق أفكاره  
و يشير كنا معه أشد المشاركة لأنه غنى لنا أعمق  
مشاعرنا ورثا لنا حتمية النهاية المفجعة للانسانية  
المعدبة : نأتي إلى الحياة مكرهين ونحيها حائرين  
مرهعين .. ثم نغادرها مرغمين .. نحلم قبل  
الوداع بجمهورية عاقلة أو مدينة فاضلة أو  
الاهية (١) ، أيام التداعي والانهيار ، فيبقى الواقع

---

(١) اشارة الى كتاب «مدينة الله» التي حلم بها القديس اوغسطين ،

وأقعا والحلم حلما .. وعزاء العالمين انهم يهددون  
الفاجعة ولو الى حين .. وينيرون شمعة صفيرة في  
حنفس الليل الطويل ..

والمعري من هؤلاء العالمين الواقفين أمام الباب  
المرصود يدقونه بعنف ولهفة ولا جواب ..

أليست مأساتنا - والحالة هاذة - مثلثة الا بعاد  
كثيفة الطلال باعثة على الرثاء والبكاء اذا صادفت  
فكرا حائرا لا يطمئنه دين ولا يقين، وقلبا شائرا  
لا يخفف أشجانه وآلامه أي أمل .. أو بأرقمة حل ..

فكيف لا يبكي المعري ولا يرثي المصيرين وهو  
حامل هم العصر والانسان والمصير ؟!

تواجده - وهو المؤمن بالله - مسألة خلود  
النفس وحشر الاجساد فيعرضها على عقله  
فيرفضها وعلى ايمانه فيقبلها وها هو يقبلها متربدا  
في حوارية عابثة :

زعم المنجم والطبيب كلاما  
لا تحشر الاجساد قلت : اليكما :

ان صح قولكما فلست بخاسر  
او صح قوله فاللو بالعليكما ..

انه موقف يتراجع (١) بين العقل والایمان ،  
بين العلم والدين .. يعرضه المعربي بأسلوبه  
الساخر العايث ، لعله يرضي الطرفين .. وقد  
فعل .. وحين يطفي العقل على كل شيء يرفضها  
وينكرها في رثائية كئيبة :

ضحكنا وكان الضحى منا سفاهة  
وحق لأبناء البسيطة أن يبكيوا  
تحطمنا الأيام حتى كأننا  
زجاج ولكن لا يعادله سبك ..

ويما لها من مهزلة تلك التي ما نكاد نضحك لها  
حتى نبكي منها ! .. كلنا صائر الى فناء .. وليس  
من هاذا الفناء مخرج .. وبعد الفناء .. فناء  
ولا قيمة .. ولا سبك للزجاجة بعد كسرها ..

انه حكم للعقل قاس مجرد من كل ايمان أو  
امكان .. أو لطف الإلهي .. غالى به المعربي وتمادى  
كأبيقور في سالف الزمان (٢) .. فالى أين تذهب

(١) لا يقال تارجح بل تراجع ( انظر لسان العرب هادة رجح )

(٢) انظر كتاب : مع أبي العلاء في سجنه طه حسين ص ١٧١ وما  
بعدها - دار المعارف ١٩٦٤ .

الروح بعد فناء الجسد ؟ الجواب : الى المجهول !!

الروح تناى ، فلا يدرى بموضعها  
وفي التراب، لعمري، يرفت الجسد

ل لكن الله قادر على اعادة الاجسام وBeth الحياة  
فيها من جديد :

\*\*\*\*\*

ان قال ربى لأجسام البلى : عودي  
فذالك وعده وعده و :  
« حاشا لربك من اخلاق موعده » ..  
 فهو يترك مسألة الحشر لله الذي يؤمن به ويقر :

أقر بأن لي ربا قد يرا  
ولا ألقى بداعه بجحد

أما اذا عرضها مباشرة على عقله فالموقف  
يختلف تماما ..

تشاؤمه ! :

أما تشاؤم أبي العلاء فلنا فيه رأي خاص قد يكون خاطئا : وهو ان التشاؤم مزاج سوداوي ينشأ معه الانسان منذ الصغر وينمو مع الايام فيصبح

قاتلا .. لكن أبو العلاء لم ينشأ على مثل هذا المزاج - رغم عماه - بل إننا نفهم من سيرته وحقيقة نفسيته أنه كان مقبلًا على الدنيا تواقاً إلى اللهو واللذة توقه إلى المعرفة والشهرة .. وما ذهابه إلى بغداد - في شبابه - وتطوافه في الحواضر السورية والعراقية ومراتك العلم إلا طلباً لكل ذالك .. لكن المجتمع بأوضاعه السائدة والفاشدة يومذاك غيرت حاله من أقبال إلى أدبار .. ومن رضا وقبول إلى رفض وشك ونقطة .. على أن روح المرح والدعاية لم تفارقه حتى في أسوأ حالاته .. بل تحولت الدعاية إلى سخرية ونقد مريرين .. والمرح إلى جدية وانكماش صارمين .. وانقلب أبو العلاء معها إلى رافض عنيد لا سيما حين اعتزل لائداً بعقله وبعقله وحده .. وراح يطل على الناس ناعياً عليهم وجودهم وقيمهم وعقائدهم .. مقترحاً له ولهم حلاً وحيداً هو : الموت بشتى

صورة ..

فكيف أقبل عليهم .. ثم كيف أدب؟ ومن السبب؟

لم يكن هو السبب : بل كانوا هم السبب في

الحالتين . . اذن : لم يكن أبو العلاء متشائما على  
الاطلاق . . كان انسانا مفجوعا بأماله حالما بسعادة  
دنيوية تعوض عليه بعض ما فقده ، ل لكنها كانت  
سرابا . . فحين ينعي انسان عقلاني على الناس  
فساد عنصرهم وتحاسدهم وتكلبهم وظلم بعضهم  
بعض وتماديهم في كل ذلك . . لا يكون هاذ  
الانسان - في نظري - متشائما أبدا ولا يائسا . .  
بل انسانا مشفقا على أخيه الانسان صارخا في وجه  
الطغاة ان توقفوا . . وفي وجه النيام ان استيقظوا  
. . وحين لا يجد آذانا صاغية بل امعانا في الظلم  
والنوم والاستسلام . . ماذا تريد من شاعر متأمل  
صادق حساس أن يفعل تجاه ذلك ؟ هل يخدرنا  
بمسوول الآمال الكاذبة القائلة بأن الانسان لا بد له  
من فجر بعد ليله الطويل - كما فعل ويفعل  
شعراونا - أم يواجهنا بالحقائق المرة ؟ ويصفينا  
بواقعنا صفعا . . حين يجرده ويعريه ؟ !

ومتى كان قول الحقائق ولو جارحاً صادرا عن  
متشائم ؟ !

لست أفهم لماذا نعتوه بالمتشائم ونسبو تشاوئمه  
إلى عماء ومزاجه وفهمه السلبي للقيم والمجتمع . .

كأن المجتمع والقيم يجب أن تفهم دائما فهما  
ايجابيا وتقبل على علالتها والا فمنتقدا ومحظمتها  
ورافضها انسان متشاؤم . . . ونحمد الله على أن  
الشيوعية لم تكن معروفة في أيام أبي العلاء والا  
لنت بها حين تصدى للنظام والحكام ورجال الدين  
. . . على ان فيلسوفنا لم يسلم من تهم مشابهة  
كالكفر والالحاد والزندقة والمرroc والعقوق الى  
آخر هاده السلسلة غير الذهبية من التهم الباطلة  
التي يواجه بها كل مثقف صادق ملتزم حر في كل  
زمان ومكان حفاظا على الفساد وأهله . . .

واذا كان أبو العلاء قد غالى في هجومه وتمادي  
في سوء ظنه بالحياة وبالأحياء فليس ذالك منه  
تشاؤما ولا يأسا . . . وانما كان قوله حق ولو مرة  
. . . وضربة حر ولو قاتلة . . . ولو كان من بعده  
الطوفان . . . فالاحرار امام الحق اما قاتلون او  
شهداء . . . ولا وسط !!!

لم يكن منتظرا من مثله أن يضحك حيث يجب  
البكاء . . . وأن يهادن حيث يجب العرب . . . وأن  
يصمت حيث يجب الكلام . . . وأن يطلب الحياة  
حيث يجب أن يطلب الموت . . . بل أن يصدق مع نفسه

وربه .. حيث كذب الدعاة ونافق المتجرون ..  
فخير للبشرية ألا تكون على أن تكون كما وجدتها ..

ونحن نلاحظ ان أبا العلاء رغم كل هذا البلاء والفساد في الانسان والمجتمع ظل على حبه للمستضفين في الارض حتى الحيوان لم يشاً أن يؤذيه بذبحه وأكل لعنه .. أما المجتمع فلا شئ في أنه كان يحلم - لا سيما في شبابه - بمجتمع مثالى عقلاني تسود فيه المعبة والعكمة والعقل والعدل والمساواة .. « فاذا به يتبين الواقع الفاجع حيث لا أثر لما أراده وتمناه (١) » .

وهاكنا نجد ان المعري لم يكن متشائما بالمعنى الفلسفي للكلمة بل كان انسانا عقلانيا منجوعا بأماله وطموحاته ، أصابه نوع من « القرف » بلغ به حد الغثيان من تفاهات وأباطيل لم يملك الا أن يبصق عليها .. دما من قلبه ووجدانه وبيانه ..

فعاش في قلوب الأجيال المتطلعة الى غد أفضل ..  
وخلد كما يخلد الحق والفن والحرية ..

---

(١) انظر : دائرة المعارف ده جبور عبد النور ج ٤ من ٤٦٣

٢ - أسئلة القيت في دورات مختلفة :  
في امتحانات البكالوريا اللبنانية - فرع الفلسفة -

١ - قال أبو العلاء :  
ان مازلت الناس أخلاق يقاس بها  
فانهم عند سوء الطبع أسواء  
فما معنى هذا القول وكيف عللها صاحبه . وهل  
ترأه مصيبة في نظرته الى أبناء المجتمع ؟  
(دورة ١٩٥٩ الأولى)

٢ - قال أبو العلاء :  
اثنان أهل الارض ذو عقل بلا  
دين وآخر دين لا عقل له  
وقال :  
اذا رجع الحصيف الى حجاه  
تهاون بالشرائع وازدرها ..

اشرح قوله مشيرا الى ما يذكرك من آرائه في  
الأديان ، والعوامل التي أذكت ثورته عليها ،  
وناقشه في جوهر فكرته مستندا الى البرهان  
والواقع .

( دوره ١٩٦١ الأولى )

٣ - جاء في قول أبي العلاء المعري :

يقولون ان الجسم تنقل روحه  
الى غيره حتى يهذبها النقل  
فلا تقبلن ما يخبرونك ضلة  
ه اذا لم يؤيد ما أتوك به العقل  
وضح المعاني التي أشاز اليها المعري في هاذين  
البيتين وبين :  
- رأيه في الديانات والشرائع .  
- موقفه من العقل .  
وأيده ما تذكره باشارات واضحة الى أقواله .

( دوره ١٩٦٢ الثانية )

٤ - يقول طه حسين في « تجديد ذكرى أبي العلاء » : « الواقع ان أبي العلاء لم يتخد لنظره الفلسفية مذهب أهل السنة، ولا مذهب السوفسطائية

وأصحاب الشك ، ولا مذهب المعتزلة أيضا  
وإذا ، فهو يرى رأي الفلسفه النظريين ، من  
اليونان وال المسلمين ، في الاعتماد على العقل  
خاصة » .

أ - فما معنى هذا القول ؟  
ب - وهل في الزوميات ما يثبته أو ينفيه ؟ أوضح  
ذلك .

ج - بين كيف يتقرر موقف المعربي من قضايا  
الذين على ضوء موقفه من العقل .

د - هل تجاري حكيم المعرفة في قوله :  
اثنان أهل الأرض ذو عقل بلا  
دين وآخر دين لا عقل له ؟  
أيد رأيك بأمثلة من الواقع .

( دوره ١٩٧٣ )

٥ - قال المعربي :

أيها الفر ان خصصت بعقل  
فاسأله ، فكل عقلنبي ( ١ )  
( دوره ١٩٧٤ الثانية )

---

( ١ ) تجد تفصيل ذلك في موضوع نموذجي مبسط ( انظر الصفحة  
١٦٢ من هذا الكتاب ) .

## نماذج من «رسالة الفخران»

### لقاء ابن القارح بالأعشى في الجنة :

«فيهتف هاتف : «أتشعر أيها العبد ، المغفور له ، من هذا الشعر»؟ فيقول الشيخ : «نعم ! حدثنا أهل ثقتنا ، عن أهل ثقتهم ، ان هذا الشعر لميمون بن قيس بن جندل» ، فيقول الهاتف : «انا ذالك الرجل ! مَنْ أَلَّهُ عَلَيْ بَعْدِ مَا صرَّتْ مِنْ جَهَنَّمْ عَلَى شَفِيرٍ ، وَيَئْسَتْ مِنْ الْمَغْفِرَةِ» .

فيلتفت اليه الشيخ هاشا باشا مرتاحا . فإذا هو بشاب غرائق (١) وقد صار عشه حورا ، وانحناء ظهره قواما . فيقول : «سجّبني زبانية (٢) الى سقر (٣) ، فرأيت رجلا في

---

(١) جميل .

(٢) الموكلون بتعذيب الهالكين .

(٣) من اسماء جهنم .

عرصات (١) القيامة يتلاؤ وجهه تتلاؤ القمر ،  
والناس يهتفون به من كل أوب (٢) : « يا محمد !  
يا محمد ! الشفاعة ! نمت بکذا ! ونمت بکذا (٣) »  
فصرخت في أيدي الزبانية : يا محمد أغثني ، فان  
لي بك حرمة ! فقال : « يا علي ! بادره فانظر ما  
حرمتة » . فجاءني علي بن أبي طالب ، صلوات  
الله عليه ، وأنا أعتل (٤) كي ألقى في الدرك  
الأسفل من النار . فزجرهم عنى ، وقال : « ما  
حرمتك ؟ فقلت : أنا القائل :

ألا بهذه السائلي : أين يممت ؟  
فان لها ، في أهل يشرب موعدا !  
فاليت لا أرثي لها من كلاله  
ولا من حفى حتى تلaci محمدا !

وقد كنت أؤمن بالله وبالحساب ، وأصدق  
بالبعث ، وأنا في الجاهلية الجهلاء . فذهب علي  
إلى النبي (صلعم) فقال : « يا رسول الله ، هاذا

- (١) ساحات .
- (٢) من كل جهة .
- (٣) نتصل بك بقرابة كذا ...
- (٤) احمل .

أعشى قيس قد روی مدحه فيك ، وشهد أنك نبی  
مرسل » . فقال : « هلا جاء في الدار السابقة ! »  
فقال علي ، رضوان الله عليه : « قد جاء ، ولكن  
صحته قريش وحبه للخمر » . فشفع لي ، فأدخلت  
الجنة على أن لا أشرب فيها خمرا . فقررت عيناي  
بذاك . وان لي منادح (١) في العسل وماء  
الحيوان (٢) وكذاك من لم يتبع عن الخمر في  
الدار الساخرة ، لم يسقها في الآخرة . . . . .

**وصف الجنة :**

« وفي تلك الانهار . أوان على هيئة الطير  
السابعة ، والغانية عن الماء السائحة . فمنها ما هو  
على صورة الكراكي (٣) وأخر تشاكل المكاكي (٤)  
وعلى خلق طواويس وبط ، فبعض في الجارية  
وبعض في الشط ، ينبع من أفواهها شراب ، كأنه ،  
من الرقة ، سراب ، لو جرع منه جرعة الحكمي (٥)

- (١) جمع مندوحة : غنية : لا مندوحة لي عنك : لا غنى لي عنك ،
- (٢) ماء الحيوان : ماء الحياة ،
- (٣) جمع الكراكي : طائر كبير اغبر اللون طويل العنق والرجلين ،  
ابتز الذنب ، قليل اللحم ، يأوي الى اطاء احيانا ،
- (٤) المكاكي : جمع المكاء : طائر من القناابر كثير الخفوق بجناحيه وله  
صفير حسن ( من يمكنه يصفر ) ،
- (٥) ابو نواس ،

لحكم بأنه الفوز ، وشهد له كل وصف للخمر ،  
من محدث وعتيق ٠٠ ٠

ويعارض تلك المدامة أنهار من عسل مصفى ما  
كسبته النحل الغاية الى الانوار ٠٠ ٠ ولكن قال له  
العزيز القادر : « كن ! » فكان ٠ وأها لذالك  
عسلا ! لو جعله الشارب المحرر غذاء طول  
الأبد ، ما قدر له عارض موم (١) ولا لبس ثوب  
المحموم ٠ وذالك كله بدليل الآية : « مثل الجنة  
التي وعد المتقون ، فيها أنهار من ماء غير آسن ،  
وأنهار من لبن لم يتغير طعمه ، وأنهار من خمرة  
لذة للشاربين ، وأنهار من عسل مصفى ، ولهم فيها  
من كل الثمرات (٢) ٠٠ ٠ فليت شعري عن النمر  
ابن تولب العكلي هل يقدر له أن يذوق ذالك  
الأري ، فيعلم ان شهد الغانية ، اذا قيس اليه ،  
وجد يشاكه الشرى (٣) ٠٠ ٠ ٠

---

(١) هرض البرسام : مرض يصيب الحاجب بين القلب والكبд فيلتهب

(٢) القرآن الكريم سورة محمد الآية ١٦ و ١٧ ٠

(٣) يشابه الحنظل ٠

٠٠ ٠ يعلق استاذنا الدكتور فؤاد افرايم البستانى على هاده  
الاوصاف المادية للجنة في رسالة الفرقان قائلاً : « فأصبح من  
يطالع الكتاب ، لا ول وهلة ، يرى امامه عمل مسلم مؤمن بكل ما  
يروى عن الجنة ، مجتهد في تفسير الآيات القرآنية الواردة  
بشأنها ، ولكن ، اذا قرأ بشيء من الحذر والانتباه ، لا يتمالك =

## منزل العطية في أقصى الجنة !

« فيذهب ، فاذا هو بيت في أقصى الجنة ، كأنه حفشن (١) أمة راعية ، وفيه رجل ليس عليه نور سكان الجنة ، وعنه شجرة قمية (٢) ، ثمرها ليس بزاك ، فيقول : « يا عبد الله ! لقد رضيت بحير ! فيقول : « والله ! ما وصلت اليه الا بعد هياط ومياط (٣) وعرق من شقاء ، وشفاعة من قريش وددت أنها لم تكن ! فيقول : « من أنت ؟ » فيقول : « أنا العطية العبيسي ! » فيقول : « بم وصلت الى الشفاعة ؟ » فيقول : « بالصدق ! » فيقول : « في أي شيء ؟ » فيقول : « في قوله :

أبت شفتاي اليوم الا تكلما  
بهجر ، فلا أدرى ملن أنا قائله !

---

= من الحكم على خبث المؤلف بما يستغل تلك الآيات في سبيله ، فيرى ان ابا العلاء يقيم من الله ، سبحانه وتعالى ، شرطيا قديرا على كل شيء ، ساهرا على راحة مختاريه ، لا عمل له ولا هم الا ارضاء شهوات المخلدين في تلك الجنة الامادية .. هاذا العبث بأقدس ما يجل الانسان ، وهذا التهمم بأفضل ما يرجوه ، هو السفر بعينه ، وهو اهم عناصر ما ندعوه « بالروح العلائي » !

(١) الحفشن البيت الصغير العظير : الكوخ

(٢) صغيرة \*

(٣) مجيء وذهاب واضطراب شديد \*

أرى لي وجهها شوه الله خلقه  
فقبع من وجه ! وقبع حامله !

**فیقول :** « ما بآل قولک :

من يفعل الغير لا يعدم جوازيه  
لا يذهب (١) العرف بين الله والناس!

لم يغفر لك به ؟ فيقول : « سبقني الى معناه  
الصالحون . ونظمته ولم أعمل به .. فحرمت  
الأجر عليه » ..

## نماذج من شعره :

ضجعة الموت

### ١) المعرف : المعلوم

صاح ! هاذى قبورنا تملأ الرح  
 ب فأين القبور من عهد عاد  
 خفف الوطء ما أظن أديم الأر  
 ض الا من هاذه الاجساد  
 وقبیح بنا وان قدم العه  
 د ، هوان الآباء والاجداد  
 سر ان اسطعت في الهواء رويدا  
 لا اختيلا على رفات العباد  
 رب لعد قد صار لعدا مرارا  
 ضاحك من تزاحم الأضداد  
 ودفين على بقايا دفين  
 في طويل الأzman والآباء  
 تعب كلها العيادة فما أعز  
 جب الا من راغب في ازيداد  
 ان حزنا في ساعة الموت اض  
 عاف سرور في ساعة الميلاد  
 خلق الناس للبقاء (١) وضللت  
 أمة يحسبونهم للنفاد (٢)

(١) اي لبقاء النفس بعد الموت .. هاذا الرأي يغيره ابو العلاء في  
اللزوميات وبعد العزلة ..  
(٢) النفاد : الغناء ،

انما ينقلون من دار اعمال  
الى دار شقورة أو رشاد

ضجعة الموت رقدة يستريح الى  
جسم فيها والعيش مثل الشهاد

قيلت هاده القصيدة في رثاء أحد أصدقاء أبي العلاء المقربين ويدعى «أبا حمزة» : فقيه من فقهاء المذهب الحنفي ، معتدل ، متساهل في أمر الاجتهاد ، متنسأ ، خطيب يدعو الى الخير .

- رثا أبو العلاء الانسانية جموعة من خلال رثائه لصديقه هادا .

- لاحظ كيف سيطر العقل فنهض من صميم الحادثة الخاصة الى النظر الشامل في الحياة والأحياء . لاقنه ظل مندمجا بالعاطفة .. فظللت الحكمة التي هي وليدة العقل مندمجة حارة كذلك .

- لاحظ أيضا صدق العاطفة حيث اختفى التصنيع اللغوي الذي عرف به أبو العلاء .. فانسابت

العاطفة انسيا با مع الكلم الموهوب والأسلوب  
الجنائي المأساوي المشبوب .. النخ .. (١) .

كان يسري في شرایین المعري دم الشهید ، وفي  
قلبه وروحه توق الى الاستشهاد .. طلبه كل يوم ..  
وكل لحظة .. فعاش غريبا عن الأحياء قريبا الى  
الأموات .. الاحياء .. الى الشهداء الكبار أمثال  
سقراط وعلي وآلحسين .. يرى دماءهم تصبغ  
الأفق كل مساء :

وعلى الأفق من دم الشهيدین علي ونجله شاهدان  
فهمما في أوائل الليل بدران وفي آخر يانه قمران

كما كان يسري في عروقه أيام الشباب دم يغلي  
بالأمنيات العذاب ويفور بنشوة العن والمجد :

الا في سبيل المجد ما أنا قادر  
عفاف واقدام وحزم ونائل

---

(١) لهذه القصيدة الرائعة تحليل موفق للباحث الناقد المعروف ادوار  
امين البستاني : اطلب كتابه : ابو العلاء المعري : هتمام في  
الظلمات

وقد سار ذكري في البلاد فمن لهم  
باخفاء شمس ضوؤها متكملاً

يهم الليالي بعض ما أنا مضمراً  
ويثقل رضوى دون ما أنا حامل

وانى وان كنت الأخير زمانه  
لات بما لم تستطعه الأولي

ينافس يومي في أمسي تشرفاً  
وتحسد أشعاري على الاصائل

ودم العروبة لا يزال يسري في كيان أبي العلاء  
فينطقه في سقط الزند بالرائع من الشعر الوطني  
العماسي ، قال يصف معركة بين العرب والروم :

فلا قول الا الضرب والطعن عندنا  
ولا رسول الا ذايل وحسام

فان عدت فالمجروح توسي جراحه  
وان لم تعد متنا ونحن كرام

فلما تجلى الأمر قالو تمنيا  
ألا ليت أنا في التراب رمام  
ورامو التي كانت لهم واليهم  
وقد صعبت حال وعز مرام

وَظْنُوكَ مِنْ يَطْفِيءُ الْبَرْدَ نَارَهُ  
إِذَا طَلَعَتْ عَنْدَ الْفَرْوَبِ جَهَامُ

وانك تثنىها قبالة جلق  
متى لاح برق واستقل غمام  
وقالو : شهور ينقضين بفزوة  
وما علموا ان القفول حرام ٠٠

أما فورة الفتوة وعنفوان الصبا والاقبال  
فيتجليان في وصفه ليلة حمراء من لياليه، أين  
منه وصف الميصرین :

قد ركضنا فيه الى الله و حتى  
وقف النجم وقفه العيران

وكانني ما قلت والبدر طفل  
وشباب الظلام في العنفوان :

لليلتي هاده عروس من الز  
نج عليها قلائد من جمان  
هرب النوم من جفونني فيها  
هرب الأمان من فؤاد العجان

وكان الهلال يهوى الشريا  
فهمما للوداع معنقار

وسهيل كوجنة " ب في اللو  
ن وقلب المحب في الخفقات

يسرع اللمح في احمرار كما تسر  
ع في اللمح مقلة الغضبان

ثم شاب الدجى فخاف من الهجر  
ر ففطى المشيب بالزعفران

وكانها في لا وعيه ظلال الالوان المفقودة  
يستحضرها حسّ التحدي .. و كانها ليلة تساوي  
ليالي المبصرين جمیعاً أو تفوقها .. أما اللون  
الاحمر فذكرى عزيزة تراوده فيلون به كل باهت  
من الألوان ..

اما الحب فنعمه الاهيه . نفـق بها قلبـه فعشـقـ  
علـى السـمـاع ، ونـاجـي جـارـتهـ في بـغـدـادـ وأـرـسلـ اليـهاـ  
طـيفـهـ او زـارـهـ طـيفـهاـ وـلـاـكـنـ الحـبـيـبـ لمـ يـعـشـقـ عـلـىـ  
الـسـمـاعـ .. فـاخـتـلـفـتـ الغـايـتـانـ وـلـمـ يـتـلاقـ العـبـيـبـانـ  
.. لـاـكـنـ أـبـاـ العـلـاءـ ظـلـ وـحـدهـ يـنـاجـيـ الطـيفـ وـيـرـسلـ  
في سـرـهـ القـبـلـاتـ التـيـ لـنـ يـحـاسـبـ عـلـيـهاـ لـأـنـهاـ لـمـ

تكتب كما قال :

كم قبلة لك في الضمائر لم أخف  
منها الحساب لأنها لم تكتب

وظل في مواجه حرمانه معلقاً بين الرؤى والأحلام  
والطيوف . . . ثم انقلب الحب محبة . . . وعشق  
الفتى المحروم أمه . . أو لم يجد غيرها حبيباً  
مخلصاً وفيها . . وأصابته عقدة أوديب . . غير أنها  
لم تنضح بسوى العفة والطهارة ونبيل البنوة تجاه  
الأئمة المثلى . . وحق لثله أن يستريح على صدر  
أمه . . أما نحن - الغارقين في تفاهات الدنيا -  
فلننا سراب الصدور الأخرى . . حيث العنان المزيف  
. . والحب المأجور . .

وسرعان ما يرتد الفتى المحب عن كبرياته . .  
طاويا في أعماقه أشواقه وأماناته . . منسجباً وهو  
القوي أمام الدهر الأقوى :

يا دهر يا منجز ايعاده  
ومخلف المأمول من وعده  
أي جديد لك لم تبله  
وأي أقرانك لم ترده

أرى ذوي الفضل وأضدادهم  
يجمعهم سيلك في مده  
تجربة الدنيا، وأفعالها  
حت أخا الزهد على زهده  
لو عرف الانسان مقداره  
لم يفخر المولى على عبده  
أمس الذي مر على قربه  
يعجز أهل الارض عن رده  
أضحي الذي أجل في سنه  
مثل الذي عوجل في مهده  
إلى آخر هذه النافتات المستسلمة على كره واستعلاء  
٠٠٠ أيام دهر لا يرحم ٠٠٠ وليل سرمدي لا يزول :  
  
عللاني فان بيض الأماني  
فنيت والظلم ليس بفاني  
كم أردنا ذاك الزمان بمدح  
فشغلنا بذم ذاك الزمان  
  
ل لكن عاطفة الأبوة ظلت تواكبه وحب الوطن  
والمستضعفين لا يفارقه :

الناس للناس من بدو وحاضرة  
بعض لبعض وان لم يشعروا خدم  
- ولو اني حبيت الغلد فردا  
لما أحببت بالغلد انفرادا

فلا هطلت علىي ولا بأرضي  
سحائب ليس تنتظم البلادا ..  
وكذلك حب العيون والأشياء :  
ولا تفجعن الطير وهي غوافل  
بما وضعت ، فالظلم شر القبائح

ودع ضرب النمل الذي بكرت له  
كوابس من أزهار نبت فوائح

فما أحرزته كي يكون لغيرها  
ولا جمعته للندى والمنائع

أما جبابرة الارض فكانوا في نظره أهون من  
بعوضة وأحقر من ذبابة فقد أصبحوا في عصره وكل  
همهم « قطع السبيل على ضعيف » ومهاجمة النساء  
« ولم يغفو النساء من الهجوم » ..

يسوسون الأمور بغير عقل  
فينفذ أمرهم ويقال : ساسة !

فأَفْ مِنْ الْحِيَاةِ وَأَفْ مِنْيِ  
وَمِنْ زَمْنِ رَئَاسَتِهِ خَسَاسَةٌ !

مُثْلَ هَؤُلَاءِ لَا تَجُوزُ اطَّاعَتَهُمْ وَلَا دَفْعَ الضرائبِ  
لَهُمْ :

وَأَرَى مُلُوكًا لَا يَحْوِطُهُمْ رُعْيَةٌ  
فَعَلَامٌ تَؤْخُذُ جُزِيَّةً وَمَكْوَسٌ ؟ !

فَهُوَ يَرَى بِحُسْنِ الْحُضَارَى ، السَّابِقُ لِزَمْنِهِ ، أَنَّ الْمَلِكَ  
أَوَ الرَّئِيسَ تَجُبُ طَاعَتُهُ وَدَفْعَ الضرائبِ لَهُ إِذَا كَانَ  
« يَحْوِطُ الرُّعْيَةَ » بِعِنْدِهِ وَيَنْفُقُ عَلَيْهَا مَا دَفَعَتْهُ  
لَهُ ، عَلَى شَكْلِ مُشَارِيعٍ وَضَمَانَاتٍ وَدَرَءٍ مُغَاطِرٍ ..

وَمَعَ هَذَا فَهُمْ يَسْمُونُ بِأَسْمَاءِ اللَّهِ وَتَطَلُّقُ عَلَيْهِمْ  
صَفَاتُهُ كَذِبًا وَزَلْفِيًّا :

كَذَبُ الَّذِي سُمِيَّ الْمَلِكُ قَاهِراً  
نَحْنُ الْأَذْلَةُ وَالْمَلِيكُ الْقَاهِرُ

وَكَذَاكَ يَدْعُ طَاهِرًا مِنْ كُلِّهِ  
نَجْسٌ ، وَيَفْقَدُ فِي الْأَنَامِ الطَّاهِرُ

- لَمْ أَرْضُ رَأْيِي وَلَا لَقْبَوْيِي  
مَلِكًا بِمُقْتَدِرٍ وَآخِرُ قَاهِراً

هادى صفات الله جل جلاله  
فالحق بمن هجر الفواة مظاهرا  
كم قائم بعظاته متفقه  
في الدين يوجد حين يكشف عاهرا  
— ويقال الكرام قولًا وما في المصر  
الا الشخوص والاسماء ..  
— رويدك قد غررت وأنت حر  
صاحب حيلة يعظ النساء  
يحرم فيكم الصهباء صبحة  
ويشربها على عمد مساء  
يقول لكم غدوت بلا كساء  
وفي لذاتها رهن الكساء  
— نكذب العقل في تصديق كاذبهم  
والعقل أولى باكرام وتصديق  
— ما فيهم بر ولا ناسك  
الا الى نفع له يجذب  
أفضل من أفضلهم صخرة  
لا تظلم الناس ولا تكذب

— أما اذا ما دعى الداعي لكرمة  
فهم قليل ، ولاكن في الأذى حشد

— أعاذل قد ظلمتنا الملوك  
ونحن على ضعفنا أظلم ..

والحل ؟ : طوفان يغسل الارض من دنسهم :

والأرض للطوفان مشتاقة  
لعلها من درن تفسل ..

ولم تكن العياة كما يريدها ولا الأحياء : فهي  
متعددة الوجوه ، وهم كذلك .. وليفعلوا به ما  
يشاؤون ، فالله وحده المتفضل المنقذ :

صنوف هادي العياة يجمعها  
طول انتباه ورقدة وسنة

دنياك لو حاورتك ناطقة  
خاطبتك فيها بليفة لسن

ليفعل الدهر ما يهم به  
ان ظنوني بغالقي حسنة

لا تيأس النفس من تفضله  
 ولو أقمت في النار ألف سنة

أما الفرق الدينية وقد تجاوزت في عصره  
السبعين عداً فهو يرفضها جميعاً ويقف بينَ بينَ :

لا تعش مجبراً ولا قدرياً  
واجتهد في توسط بينَ بينَ  
وقد وجد العقل والحظ لا يجتمعان في هاده  
الدنيا فتمنى على الله أن يعكس المقادير والقدر :

أيعكس هاذا الخلق مالك أمره  
لعل العجى والحظ يجتمعان ؟  
ولنستمع معه إلى حديث الأرض :

غذاكم الله مني ثم عوضني  
مما لقيت ، فبالأجسام غذاني  
وطئموني بأقدام وأحذية  
فقد ادلت ، فتعتني من تحذاني  
والى صاحبيه المريضين :

يا صاحبي اللذين استشفيا لضنى  
ممن تلوذان أو ممن تعوذان ؟ !

بقراط، عمري، وجاليوس ما سلما  
والحق انهم في الطب فذان

ثم ألا نسمع صوت المتنبى عبر هاذين الbeitين :  
يموت راعي الضأن في جهله

ميته جالينوس في طبه ؟

أما الخمرة - وهي التي تذهب بالعقل - فأفضل منها كأس صاف من اللبن :

أفضل من أحمر السلاف ومن  
كميتها ، ناصع من اللبن

ويا لفروع الانسان حين يطمع بأخيه الانسان •  
ها هي نهايتهما سيان :

جاران : ملائكة ومحتاج أتسى زمن  
عليهما فتساوى المؤس والترف

ان تركب الخيل أو تضرب من اكبها  
من عسجد فالى الغبراء تنصرف

والفقر أحمد من مال تبذره  
ان افتقارك مأمون به السرف

يعرى الفقير وبالديناركسوته

---

(١) الصيوان : وعاء تصبان به الزياب •

والموت كحاطب ليل يغبط خبط عشواء  
فلنفوض أمرنا الى الله :

رددت الى مليك الحق أمري  
فلم أسأل متى يقع الكسوف

فكם سلم الجهول من المنايا  
وعوجل بالعمام الفيلسوف

واياك والضفن فان آثاره تبدو على وجه  
صاحبه :

وقلما تسكن الاضفان في خلد  
الا وفي وجه من يسعى بها كلفُ .

ولا تفعل الخير تطبعا بل طبعا :  
والخير يفعله الكرييم بطبعه  
و اذا اللئيم سخا فذاك تكلف

ويطول بنا المقام - هنا - في تعداد روائع  
أبي العلاء ونفثاته في مثانيه ومثالثه ورباعياته  
وقصائده . وحبذا لو رجعنا الى « سقط زنده » ،  
و « فصوله وغاياته » و « لزومياته » و « رسائله »  
ولا سيما « رسالة غفرانه » فهناك يطيب المقام وتحلو  
المعاشرة .

عود على بلء :

أشرنا في حاشية الصفحة الأولى من هذا الكتاب الى أننا سنتبع في كتابتنا العربية القاعدة التالية (١) أولاً : ما لا يلفظ لا يكتب مثل : حذفو لم يحذفوا لن يحذفوا وهاكذا .

ثانياً : وما يلفظ يكتب بحروفه الأصلية لا البديلة : كهذا ، مثلاً ، وليس ( هذا ) ، لكن ، وليس ( لكن ) الى آخره ..

نفعل ذالك - على الاقل - لرفع التناقض غير المبرر في الكتابة القديمة . فلماذا كتبوا - قدימה - ( هاته وهاتان ) مع الألف الطويلة ، و ( هذه وهذا وذلك ) بدونها ؟ ثم استعاضوا عنها بمدة سموها خنجرية ! ..

لعلهم خافوا من التباس المعنى بين ( هتان )

---

(١) طبقنا شرطاً واحداً من شروطها وهو حذف الألف في الفعل الماضي لجمع المذكر ( كما في كتبوا ) والمضارع المجزوم او المنصوب ( كما في لم يكتبوا - لن يكتبوا ) طبقنا ذالك في كتابنا « ابن خلدون » الصادر عن دار مكتبة الهلال ١٩٧٩ - بيروتوها نحن نطبق القاعدة كلها في كتابنا هذا .

( صيغة المبالغة لانهmar الماء أو الدفع ) و ( هتان )  
( اسم الاشارة للمثنى المؤنث ) .. ولم يخافوه في  
( هذا أو هذه أو هذان ) .. مع انهم يعلمون أن  
اللغة العربية تفهم أولاً لتقرأ وليس العكس ..

لقد آن للعرف العربي أن يتحرر - على  
الأقل - مما يشهو كمال لفظه وجمال صورته .  
وهناك من حولنا أمم غيرت حرفها تغييراً جذرياً  
ليتفق مع متطلبات العلم والفن الحديدين ، وليسهل  
على المطبع المتغيرة رسمه أو سكه أو حفره أو  
صفه أو رصده ..

وانني لأأمل من الزملاء - ومن جيل الطليعة  
بالذات - أن يعتمدو هاذة الطريقة في كتاباتهم  
العربية ، لا لأهميتها بعد ذاتها ، بل لأنها خطوة  
أولى على طريق تحرير وتطوير العرف العربي  
والكتابة العربية بكمالها ، ولما فيها من روح التحدى  
والرغبة في كسر التقليد الذي طالما أساء إلى العقل  
العربي وشده إلى الوراء ..

### ملاحظة هامة :

تبين لنا إن هاذا الشكل القديم للكتابة العربية

لم يكن معمولاً به إلا في المشرق العربي . أما المغرب العربي فقد اعتمد قديماً ( وربما حديثاً ) الطريقة التي ندعوا إلى اعتمادها في المشرق ..

فقد طالعنا الباحثة الأب أغناطيوس عبده خليفة اليسوعي بحقيقة كنا نجهلها حين نوه في الصفحة ١٨ من الرسالة - المخطوطة لابن خلدون في التصوف بعنوان « شفاء السائل لتهذيب المسائل » والتي قام هو بتحقيقها ودراستها قائلاً : « يتصنف مخطوطانا بما تتصف به المخطوطات المغربية من كتابة الكلمات التي تتميز عن كتابتها في الشرق عادة : فان التاء المربوطة يعوض عنها بتاء طويلة : مراعات ، نجات ، مداوات .. وان المغرب يضع كرسي ياء حيث الشرق يضع ألفاً : سئل ( سأله ) يسئل ( يسأل ) . وبدل الألف الممدودة يضع ألفاً طويلة : روا ، يتراءا . ويكتب بعض الكلمات بصورة غير مقتضبة : لكن ، هاذا ، ذالك » الخ .. (١)

« تم الكتاب »

---

(١) اقترح اعتماد هذه الطريقة وعمل بها زميلنا وعديلنا المحقق المعروف الدكتور احمد اللواساني . اطلب كتابه « نظرات في تاريخ الادب » الجامعة اللبنانية - بيروت - ١٩٧١ .

## الفهرس

|     |                                         |
|-----|-----------------------------------------|
| ٨   | مقدمة                                   |
| ١٣  | عمي لا تشاوم                            |
| ٢٠  | هذا في الادب                            |
| ٢٨  | الشاعرية                                |
| ٣٣  | هل من حداثة في شعر ابي العلاء           |
| ٤٣  | ابو العلاء والفلسفة                     |
| ٤٩  | حياته                                   |
| ٥٣  | كتبه                                    |
| ٥٤  | استاذوه                                 |
| ٥٨  | اعاجيب الذكرة                           |
| ٦٥  | تلامذته                                 |
| ٦٨  | مؤلفاته                                 |
| ٧١  | سقط الزند                               |
| ٧٣  | رسالة الفرقان                           |
| ٧٤  | موضوع الرسالة                           |
| ٧٧  | رسائل ابي العلاء                        |
| ٧٨  | رسالة الملائكة                          |
| ٧٨  | ملقى السبيل                             |
| ٧٩  | رسالة التذكرة                           |
| ٧٩  | خمس رسائل                               |
| ٧٩  | عيث الوليد                              |
| ٧٩  | الفصول والغایات                         |
| ٨٠  | رسالة الهناء                            |
| ٨٠  | زجر النابع                              |
| ٨١  | رحلاته                                  |
| ٨٥  | طريقة عيشه في معتزله                    |
| ٩٩  | ابو العلاء والعقيدة                     |
| ١٢٢ | ابو العلاء والاديب المترم               |
| ١٢٧ | اسلوبه الادبي                           |
| ١٣٤ | العقل امام بل ثني                       |
| ١٤٥ | العقل امام الله                         |
| ١٥٢ | العقل امام الانسان والنفس الانسانية     |
| ١٥٧ | العقل امام الحياة العملية               |
| ١٦٢ | هذا هو ابو العلاء                       |
| ١٦٥ | الي طلاب البكالوريا                     |
| ١٦٧ | موضوع نموذجي مفصل.                      |
| ١٦٨ | الافكار الرئيسية — شرح البيت            |
| ١٧٦ | تشاؤمه                                  |
| ١٨١ | اسئلة القيت في دورات مختلفة في امتحانات |
| ١٨٤ | البكالوريا — فرع الفلسفة                |
| ١٨٦ | : نماذج من رسالة الفرقان                |
| ١٨٦ | وصف الجنة                               |
| ١٨٨ | منزل الخطيبة في اقصى الجنة              |
| ١٨٩ | نماذج من شعره — ضجمة الموت              |
| ٢٠٥ | عود على بدء                             |
| ٢٠٦ | ملحوظة هامة                             |



# هذا الكتاب

آن لنا لأن نظر بعين الآخرين إلى من ينور لهم  
أوندر سهم من فلاسفتنا، ومفكرينا، وشعرائنا، مهما  
بلغ الناظرون، ومهما أبصروا .. إذ ما قيمة البحث، إن لم  
يُضف الباحث جديداً، يرى رأياً، يُسجّل موقفاً، يكشف  
مخباً، يجتهد .. فإن أصاب فله أجران، وإن أخطأ فله  
أجر واحد ..

وهذا هو فيلسوف المعرفة بين أيدينا في هذه الدراسة؛  
إن لم نختهـد ونـنظر إلـيـهـ من زـاوـيـةـ جـديـدةـ، ولـوـمـتواـضـعـةـ،  
فـمـاـذـاـعـسـانـاـنـفـعـلـ .. وـخـيـرـلـناـاـنـبـختـهـ فـنـخـطـيـ، منـ  
أنـ يـأـئـيـ الـبـحـثـ تـأـرـيـخـاـبـاهـتـاـمـكـرـوـرـاـ .. وـهـنـاـمـاـأـرـادـهـ الـمـؤـلـفـ.

ودار مكتبة الهلال يسعدـهاـ آنـ تـقـدـمـ فيـ هـذـاـ الـكـتـابـ  
محاـولةـ جـريـةـ لـفـهـمـ أـبـيـ العـلـاءـ فـهـمـاـ مـوـضـوـعـاـ حـدـيـثـاـ ،  
فيـعـتـلـ شـاعـرـنـاـ الـمـقـلـسـيفـ مـكـانـهـ الصـحـيحـ بـيـنـ الشـعـرـاءـ الـمـأـمـلـينـ